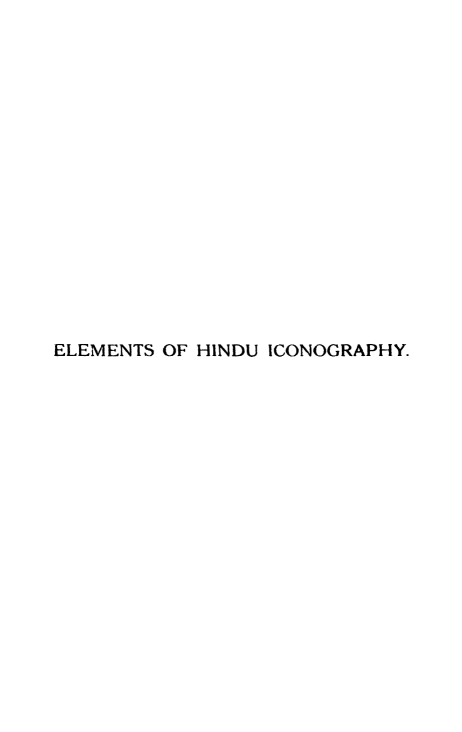
## The Asiatic Society 1. PARK STREET. CALCUTTA 16.

PROM THE COLLECTION OF DR. CHARU CHANDRA DASGUPTA

DONATED BY HIS FAMILY



#### **ELEMENTS**

OF

### HINDU ICONOGRAPHY

BY

#### T. A. GOPINATHA RAO, M.A.

SUPERINTENDENT OF ARCHÆOLOGY, TRAVANCORE STATE.

Published under the patronage of the Government of His Highness the Maharaja of Travancore.

Vol. I-Part II.



THE LAW PRINTING HOUSE MOUNT ROAD :: :: MADRAS 1914

All Rights Reserved.

THE Adityas are a very ancient class of deities in India, as they are found praised in the The earliest references to them say that they are seven or eight in number. In the Śatapatha-brāhmana, for instance, Adityas. they are said to be eight in one place and twelve in another; and in the latter case it is conceived that they correspond to the twelve months of the year. Different accounts are given regarding the origin of the Adityas. The most commonly accepted meaning of their name is that they are all so called because they are the sons of Aditi; and in the Puranas they are all evidently Owing to the existence in Northern solar deitics. India of the Maga-Brāhmanas, who in all probability are related to the Mitra-worshipping Magi of Persia and are worshippers of the sun, it is not strange that we meet there temples dedicated exclusively to Sūrva the sun-god. But it is certainly

curious to find a temple in the South Indian village of Sūryanārkōyil in the Tanjore district dedicated entirely to the worship of the sun-god and the planets, the former being the object of worship as the principal deity and the latter as attendant deities. This village must have evidently received its name from the temple of Sūrya therein built; it is stated in one of the inscriptions found in the temple that it was built in the reign of Kulōttuṅgachōladēva (A. D. 1060—1118) and was called Kulōttuṅgachōla-Mārttānḍālaya.

The nine planets Sūrya, Chandra, Bhauma, Budha, Śukra, Brihaspati, Śani, Rāhu Kētu are also worshipped by the Hindus, and their images are generally found in all important Saiva temples in S. India. They are invariably placed in a separate mandapa having a pediment of about three feet in height; and no two of them are made to face each other. It is stated by some that the images of the planets are set up in temples in the order in which they are in the zodiacal circle at the time of the construction of the temple. If there is any truth in this statement, these planet-figures may serve as a new means for calculating the probable dates of the construction of the temples wherein they are installed for worship.

Regarding the worship of Sūrya in ancient times in India Mr. Nagendranath Vasu has collected much valuable information in his Archaeological Survey of Mayūrabhanja. He attempts to prove that the Magas or Scythic Brahmanas were the first to introduce the worship of the Sun into India; and from the references found in Pali works like the Bambhajāla Sūtta he shows that at the time of Buddha the Maga-Brāhmana astrologers were held in disrepute. It is stated in the Bhavishyat-purāna, as he says, that Sāmba one of the sons of Śri Krishna was suffering from leprosy and that he was cured of it by worshipping Sūrva and that some Brāhmanas of the Śākadvipa were worshippers of that deity. The same Puranā relates "that Zārathustra, who acknowledged the superiority of fire, was born of that element. also used to interpret the Vēda in a perverted way, which led to a quarrel between him and the Magas who worshipped Mitra, the Sun-god." Mr. Nāgēndranāth Vāsu adds further—"In the Zend Avesta, the oldest record of the fire-worshippers, Mitra is known as only one of the minor gods. But on the other hand in Mihir Yast, we find a faint reference to the effect that at one time Mitra was worshipped as the highest god. Be that as it may, on a dispute arising between the

followers of the Mitra cult and the fire worshippers, those of the Śākadvīpa Brāhmaṇas who belonged to the former sect, migrated to India with their families."

The description of Mitra or the Sun-god, as taken from the Viśvakarma-śilpa, is given by Nāgēndranāth Vāsu in the following words:-"His great chariot has one wheel and is drawn by seven horses, he has a lotus in each hand, wears an armour and has a shield over his breast, has beautiful straight hair, is surrounded by a halo of light, has good hair and apparel, is decorated with gold ornaments and jewels, has on his right side the figure of Nikshubhā and on the left that of Rājñī (queen), with all sorts of ornaments and whose hair and necklace are bright. His chariot mentioned above is called by the name of Makaradhvaja. He wears a crown. The figure is surrounded by a halo. Danda (Yama) is represented as one-faced and Skanda as having a bright conch-shell. These two figures with the form of man are placed in front. Vārcha on a lotus is placed on a horse. His body is represented as lustrous, and he is the one giver of light to all the worlds. A Sūrvamandala is to be made by placing nutmeg and vermillion. He (Mitra) has four hands or only two with jewels adorning them. In both of his hands

there are lotuses. He is seated on a chariot drawn by horses of variegated colour. His two gatekeepers Danda (Yama) and Pingala (Agni) have swords in their hands."\*

> \* एकचकं ससप्ताश्वं ससार्थि महारथम् । हस्तद्वयं पद्मधरं कञ्चकश्वम्भेवक्षसम् ॥ अकुश्चितसकेशस्त प्रभामण्डलमण्डितम् । केशवेशसमायुक्तं स्वर्णरत्नविभूषितम् ॥ निक्षमा दक्षिणे पार्श्वे वामे राज्ञी प्रकीर्तिता । सर्वीभरणसंयुक्ता केशहारसमुख्ज्वला ॥ एवमुक्तरथस्तस्य मकरध्वज इष्यते । मकुटश्चापि दातव्यमन्यत् सर्वं समण्डलम् ॥ एकवक्त्राङ्कितो दण्डस्स्कन्दस्तेजोकराम्बुजम् (१)। कृत्वा त स्थापयेत पूर्व पुरुषाकृतिरूपिणौ ॥ हयारूढस्तु (न्तु ?) कुर्व्वात पद्मस्थं वार्चनामकम् । सदीव्यमानवपुषं सर्व्वलोकैकदीपकम् ॥ जातिहिक्कल्यसंस्थाप्य (१) कारयेत् सूर्य्यमण्डलम् । चतुर्बोहुर्द्विहस्तो वा रेखामणिविभाजना ॥ द्विहस्तस्यसरोजन्म शबलाश्वरयास्थितः । दण्डश्च पिन्नलक्षेव द्वारपाली च खन्निनौ ॥

In the description given above, Mr. Nagendranath Vasu treats the word  $R\bar{a}j\tilde{n}i$  as meaning a queen. It however appears to be the name of the goddess associated with Surya. Again, he takes Danda to mean Yama; from the description found in the Bhavishyat-purana it appears to be probable that Danda is evidently a contraction of Dandanayaka, the

In the Bhavishyat-purana it is stated that Surya began to burn the asuras with his heat; the latter thereupon attacked Sürya. The gods then felt bound to help Surva; and with this object in view they placed Skanda on the left of Sūrya and Agni on the right. Since Skanda is the punisher of the wicked in the universe, he is called Dandanāyaka; and from his reddish yellow colour Agni, the god of fire, obtains the name Pingala. The same authority also gives the names of the attendants of Sūrya as Rājña and Srōsha and identifies these with Skanda and Siva respectively. The names are also derived and explained therein. 'Because Kārtikēya shines always as the commander of the army of the celestials, he is known by the name of Rājña." Such is the explanation of the name Rājña, which is here evidently conceived to be derived from the root raj meaning to shine. The explanation of the name Srosha is-' The root sru is known to be employed to denote movement, and to this the suffix sa is added. Because he

commander-in-chief of the celestial hosts, and should therefore be understood to refer to Skanda. In the Sanskrit passage of the Bhavishyat-purāṇa quoted by him, the reading of the latter half of the line beginning with hayārūḍhastu appears to be padmastham-vārka-nāmakam.

goes he is known by the alternative appellation of Srausha'. It is worthy of note here that Mr. Nāgēndranāth Vāsu has pointed out that the name of the attendant of the Sun, as known in the Avesta is, Sraoshavareza or simply Srosh sometimes. The same Bhavishyat-purāṇa adds further that the Aśvinīdēvatās may also he made to be standing, one on each side of Sūrya, or, on the right of Sūrya, there might be Pingaļa with an inkbottle and a pen and on the left Daṇḍi with a daṇḍa in his hand. The goddesses Rājñī and Nikshubhā are also required to be made to stand on either side of Sūrya. It is said that these two goddesses represent the air and the earth.

In the temple of Sūrya or the Sun-god, Śoma and the other grahas should be, it is said, established in the following manner:—on the east there should be Śoma; on the south-east, Bhauma; on the south, Bṛihaspati; on the south-west, Rāhu; on the west, Śukra; on the north-west, Kētu; on the north, Budha; and on the north-east, Śani. If such should always be the various positions assigned to these planetary deities, the belief, that the Nava-grahas are arranged in temples according to their position in the zodiacal circle at the time of the building of the temple, turns out to be unfounded. The names of the door-keepers

at the four gates of the temple of Sūrya are given thus in the *Bhavishyat-purāṇa*: those at the first gate are called Dharma and Artha; at the second, Garuḍa and Yama; at the third, Kubēra and Vināyaka; and at the fourth, Raivata and Diṇḍi. Raivata is said to be a son of Sūrya, while Diṇḍi is said to be Śiva.

According to the Amsumadbhēdāgama and the suprabhēdāgama the figure of the sun-god should be sculptured with two hands, each holding a lotus. The hands should be so held up as to cause the fists holding the lotuses reach the level of the shoulders. His head is to be surrounded by a halo (kāntimandala) and his person should be adorned with many ornaments; on his head there should be a karanda-makuta and the garment worn by him should be red in colour. He should wear a pair of ruby ear-rings (kundalas) and over his chest there should lie a hāra (necklace). He should wear only one cloth and the body should be covered (with a coat) as 'in Northern India'. The fabric of this coat should be so delicate in texture as to make portions of the body visible through it. There should also be a yajñopavita on his person. The figure of Sūrya should be made to stand on a padma-pītha by itself or should be placed in a hexagonal chariot drawn by seven horses fully

caparisoned. The chariot should have only one wheel and be shown to be driven by the lame Aruṇa. On the right side of Sūrya there should stand Ushā; and on the left, Pratyushā. A second authority mentions four consorts to Sūrya; namely, Rājñi, Suvarṇā, Suvarchasā and Chhāyā, while a third says that one half, taken vertically, of the body of Sūrya should have the shape of a dark complexioned woman, probably indicating that the sun in spite of his being the god of light, is inseparably wedded to night and its darkness.

The Śilparatna states that on each side of Sūrya there should be a  $dv\bar{a}rap\bar{a}laka$ , named Maṇḍala and Piṅgaļa respectively. According to this same authority the material of which the  $kir\bar{\iota}ta$  of Sūrya is made should be  $pushpar\bar{a}ga$ , or ruby.

In sculpturing the image of Aditya attention has to be paid to the instruction that the nose, the forehead, the chest, the knees, the thighs and the neck should all be raised and prominent; the diameter of the halo should be twice the height of the kirīṭa. If the figure be made so as to be one cubit in height it would be a saumyamūrti, that is, a handsome, gentle figure; if it be of two cubits, it would be productive of wealth; if of three or four cubits, it would bestow happiness and prosperity.

The following is another description of Sūrya based upon the Matsya-purāṇa. According to this authority, the figure of Sūrya should have a fine moustache and should be dressed as men are in North India. Sūrya should have four arms, a lustrous body of red colour covered with a coat. He should be decked with all appropriate ornaments. In the right and left hands he should hold the sunbeams as the bridles and should wear round his waist a girdle named Pāṇiyānga.\* He should be wearing a garland made up of all kinds of flowers, and should also wear anklets. On the left of Sūrya there should be the good-looking

<sup>\*</sup> The reading pāṇiyānga is evidently incorrect, as might be gathered from the following account of Sūrya obtaining the avyanga or ahyanga from Vāsuki found in the Bhavishyatpurāṇa. The origin of avyanga or ahyanga, the avyonhana of the Pārsis, is given as follows: during each ritu (season) there came to the Sūrya-maṇāla one each from among the rishis, dēvatās, nāgas, gandharvas, apsarasas, yakshas and rākshasas. In one of these turns Vāsuki, the nāga, presented Sūrya with a cord called the avyanga or ahyanga which was produced from his body. This cord was composed of gold and had the colour half white and half red. From this time forwards the followers of the Sūrya-cult were required to wear a similar cord round their loins.

figure of Danda, and on the right the dark coloured figure of Pingala, both dressed in the North Indian fashion; and two of the hands of Sūrya should be placed upon the heads of these two figures. Pingala should be shown as carrying in his hands a palm leaf and a stile. When two of the hands of Sūrya are not placed upon the heads of Danda and Pingala, they should carry a shield and a  $s\bar{u}la$ . The device on the banner of Surya is the lion; and the banner should be placed on the left of Sūrya. It is also stated that Rēvanta, Yama and two Manus, all of whom are understood to be the sons of Sūrya, should be standing two on each side of Sūrya. Or, as he is the lord of the planets, he might be surrounded by the planets.

As we have already seen the Ādityas are twelve in number; and each of them is said to preside over a month of the year. Their names are given variously in various works; and a good many of them agree in naming them in order as Dhātri, Mitra, Aryaman, Rudra, Varuṇa, Sūrya, Bhaga, Vivasvān, Pūshan, Savitri, Tvashṭri, and Vishṇu. The image of each of these twelve Ādityas is described in the Viśvakārma-śāstra; and the description in so far as it relates to their hands and the objects to be carried in them, may

conveniently be summarised in the form of a table thus:—

| No. | Names of the<br>Adityas. | Back Right<br>Hand. | Back Left<br>Hand. | Front Left<br>Hand. | Front<br>Right<br>Hand. |
|-----|--------------------------|---------------------|--------------------|---------------------|-------------------------|
| 1   | Dhātŗi                   | Lotus gar-<br>land  | Kamaņ-<br>dalu     | Lotus               | Lotus                   |
| 2   | Mitra                    | Sōma S              | Sula.              | Do.                 | Do.                     |
| 3   | Aryaman                  | Chakra              | Kaumō-             | Do.                 | Do.                     |
| 4   | Rudra                    | Akshamālā           | daki<br>Chakra     | Do.                 | Do.                     |
| 5   | Varuņa                   | Chakra              | Pāśa               | Do.                 | Do.                     |
| 6   | Súrya                    | Kamaṇḍalu           |                    | Do.                 | Do.                     |
| 7   | Bhaga                    | Śūla                | mālā<br>Chakra     | Do.                 | Do.                     |
| 8   | Vivasvān                 | Śūla .              | Garland            | Do.                 | Do.                     |
| 9   | Püshan                   | Lotus               | Lotus              | Do.                 | Do.                     |
| 10  | Savitŗi                  | Gadā                | Chakra             | Do.                 | Do.                     |
| 11  | Tvashtri                 | Sruk                | Hōmaja-            | Do.                 | Do.                     |
| 12  | Vishņu                   | Chakra              | kalika(?)<br>Lotus | Do.                 | Do.                     |

Of these, Mitra, it is said, should have three eyes; Rudra is considered to be an important Āditya. Pūshan is required to be sculptured beautifully; he is declared to be the destroyer of all sins. Savitri is the Āditya who is capable of fulfilling the wishes of his devotees and bestowing

#### PLATE LXXXVII.



Surya: Stone: Melcheri.

books on them. Of all the Ādityas the most lustrous one is Vishņu. It cannot fail to be interesting to note here that the names of some of the Ādityas according to the Indian Āryas are the same as those according to Iranian Āryas: the Mitra, Aryaman and Bhaga of the Hindus are identical with the Mithra, Airyaman and Baga or Bagho of the Parsis.

The photographs of some of the images of Sūrya or the Sun-god may be seen reproduced here on Pls. LXXXVI to XCIV. It may be seen that there are two varieties among these images, namely, the North Indian and the South Each of these possesses very marked peculiarities which are easy of recognition. The South Indian figures of Sūrya have, as a rule, their hands lifted up as high as the shoulders, and are made to hold lotus flowers which are only half blossomed; the images have invariably the udarabandha, and their legs and feet are always left bare. The North Indian images, on the other hand, have generally their hands at the natural level of the hips or the elbows, and are made to carry fullblown lotuses which rise up to the level of the shoulders, and their forelegs have coverings resembling modern socks more or less in appearance and the feet are protected with a pair of footwear

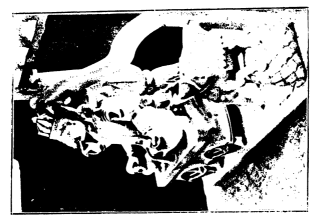
resembling boots. The udara-bandha is not found in the northern variety of the images of the Sungod, but there is a thin cloth or a sort of coat of mail shown as being worn on the body. The South Indian images are as often with the seven horses and their driver Aruna as not; those which belong to the extreme south of South India, to such parts as the Tamil districts of the Madras Presidency, do not possess any attendant deities like Danda, Pingala and the goddesses. The images of the Sun-god as found in the Karnātadēśa and the Southern Mahratta country, corresponding roughly to the ancient Chālukya and Hoysala kingdoms, have invariably two goddesses sculptured one on each side of Sūrya. The common features of both Southern and Northern varieties of Sūrya are that the head is in all cases adorned with a kirīta surrounded by a circular halo or prabhamandala, and that in several instances the characteristic seven horses and their driver Aruna are not missing.

The image of Sūrya on Pl. LXXXVI appears to be the oldest among those whose illustrations are published here. It belongs to the Paraśurāmēśvara temple at Guḍimallam in the Madras Presidency. It has its hands lifted up to the level of the shoulders, and from the features of the face

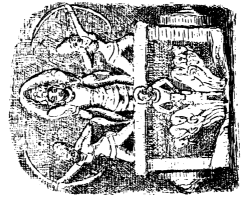


Sûrya: Stone: Gudimallam.

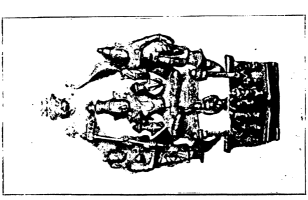




(Fig. 3.) Sūrya: Marble: Rūpnagar Kishangarh District, Rajaputana.



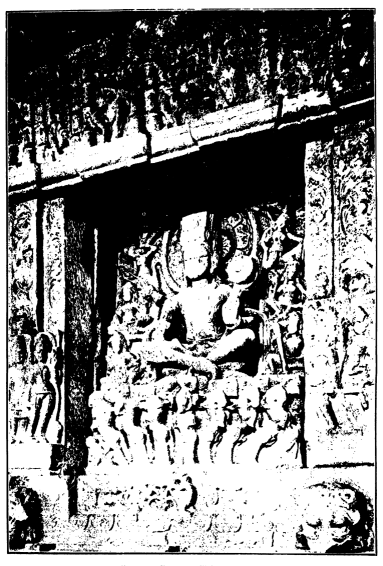
(Fig. 2.) Sürya: Stone: Ellora. (Taken from Cave Temples of India by Fergusson and Burgess).



(Fig. 1.) Sūrya: Bronze: Madras Museum.

and the peculiarities of the modelling in general this image may well be taken to belong to a period anterior to the seventh century A. D. The image whose drawing is reproduced on Pl. LXXXVIII is found in the Siva temple at Melcheri near Kaveripākkam and belongs to the later Pallava period (A. D. 800). Here Sūrya may be seen standing upon a flat seat under which are worked out the seven horses and the driver Aruna. Fig. 2, Pl. LXXXVIII is a fine piece of sculpture found in Ellora. this Sūrya is seen standing within a chariot drawn by the seven horses driven by Aruna. As in the case of all South Indian images of this god the hands of Surya are, in this instance also, lifted up to the level of the shoulders and carry each a lotus flower. On the right and left of Sūrya are Ushā and Pratyushā driving away the darkness before them with their bows and arrows. The chariot of Sūrya has here two wheels instead of only one as required by the Sanskrit authorities. sculpture may be assigned to the eighth century. Of about the same time is the seated figure of Surva whose photograph is reproduced on Pl. LXXXIX. In this sculpture Sūrya is seated cross-legged in his chariot drawn by seven horses driven by Aruna. Around him are to be seen the figures of the goddesses Rājūi, Suvarņā, Suvarchasā and

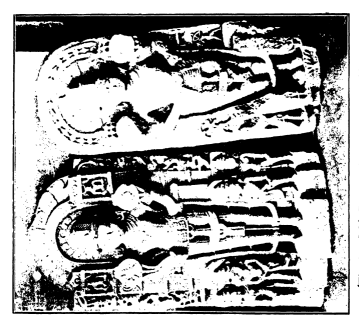
Chhāyā, as also the figures of Danda and Pingala. The photographs reproduced on Pl. XC are interesting and represent the North Indian type of the image of the sun-god. The images of Sūrya illustrated by them wear a curiously shaped kirītamakuta with a flat top, and have the characteristic round face associated with North Indian sculptures. Their hands are placed at the level of the hip and a lotus with a long stalk is held in each of them, the flower itself being at the level of the shoulders. In figs. 1 and 2, the goddesses Rajai and Nikshubha are seen on the extreme right and left of Surva, while nearer him on either side are Danda and Pingala. In fig. 1, the Aśvini-dēvatās with horsefaces are shown seated in small niches specially provided for them, whereas in fig. 2, the figures of Ushā and Pratyushā are seen as if engaged in chasing darkness with their bows and arrows. Below these are seen the somewhat damaged figures of the goddesses Rājñi and Nikshubhā; and immediately below the feet of Sūrya are worked out the seven horses of the Sun-god's chariot. The images of Sürya in figs. 1 and 2 on this plate have a broad belt round their waist which is perhaps the avyanga or ahyanga mentioned in the Bhavishyat-purana. Fig. 3 contains the central image of Sūrya and surrounding it are



Seated Surya: Stone: Chitorgarh: Marwar.







(Fig. 1 and 2.) Images of Surya: Stone: Ajmere, Rajputāna Museum.



Surya: Stone: Haveri, Dharwar District.

the images of Danda and Pingala and the horse-faced Asvini-devatas, as also Usha and Pratyushā: the latter are as usual chasing away darkness with their bows and arrows, and are sculptured near the kantimandala of Surya. The body of Sūrya is shown as covered with a thin fabric through which the body of Sūrya is clearly The ahyanga in this figure is not a broad band but a narrow belt encircling the waist. three figures on this plate are seen wearing socks and boots. The photographs reproduced on Pls. XCI and XCII are of Sūrva of the South Indian variety belonging to the Chalukya-Hoysala country. The hands of Sūrya in these cases are lifted up to the level of the shoulders and are found to carry half-blown lotuses. There are the udara-bandha and the ahyanga, but no sort of footwear. In Pl. XCI the goddesses Rājñi and Nikshubhā are worked out as standing one on each side of Sūrva with a chāmara in their hands. In Pl. XCII the goddesses Ushā and Pratyushā are, as usual, driving away darkness with bows and arrows. Besides these, a number of small figures are carved probably to represent Danda and Pingala and others. On the top-most tier of the sculpture stand five figures resembling boys; these are perhaps the rishis Sanaka and others. In the tier below this first one



are a set of musicians playing upon different musical instruments. In Pls. XCI and XCII are the seven horses, but in the latter alone is the figure of Aruna shown. Fig. 1, Pl. XCIII and figs. 1 and 2 on Pl. XCIV also belong to the South Indian variety of Sūrva and to the Tamil country. In these the absence of the attendant deities may be noticed; these images, excepting fig. 1, Pl. XCIV, wear udara-bandha and ahyanga; the figures of the seven horses carved below the seat of Sūrya are not seen in the remaining images. Fig. 1. Pl. LXXXVIII is the reproduction of the photograph of a bronze statuette of Sūrya preserved in the Madras Museum. In this, Sürya is seen scated upon a chariot having a single wheel drawn by seven horses and driven by Aruna. This figure is encircled by a prabhāvaļi. The goddesses Rājñi waving a chāmara and Nikshubhā with what appears to be an umbrella are seen standing on either side of Sūrya. Fig. 2 on the same plate is a piece of sculpture belonging to the modern Bombay school. It is carved in marble; Sürya is here shown with four hands carrying a lotus each in the back hands and the akshamālā and the kamandalu in the front ones, and seated upon a chariot drawn by seven horses driven by Aruna. Fig. 2, Pl. XCIII belongs to the North Indian



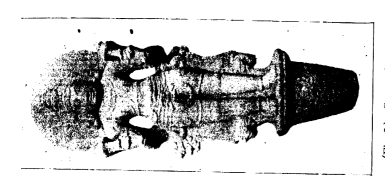
Sūrya: Stone: Nuggehalli.



(Fig. 1.)



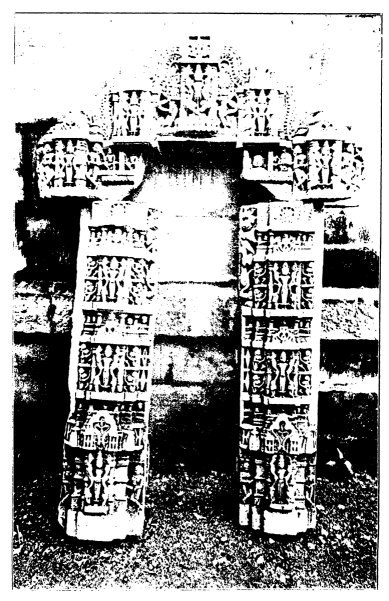
(Fig. 2.) Súrya: Stone: Ajmere,
Rajputana Museum.
Compare this with the Fig. on Pl. XL of
V.A.Smith's Hist, of Fine Arts.



(Fig. 2.) Surya: Stone: Madras Museum.



(Fig. 1.) Sürya-Nārāyaņa: Stone: Bēlūr.



Torana of a Súrya Templo: Stone: Junagarh Museum. [To face page 317]

variety the figure of Sūrya has a face belonging to the van type. Strangely enough it is seen holding the hands as high as its shoulders and the lotuses carried in them are at the higher level than the shoulders. Near the legs of the image of Surva are those of Danda and Pingala and the goddesses Rājñi and Nikshubhā and one other between the legs of Sūrya; it is difficult to say whom this figure is meant to represent. Fig. 1, Pl. XCIV belongs to the Hoysala country; the image of Sūrya has in this instance four hands, in the front two of which are the lotuses and the back ones are seen carrying the chakra and the sankha. The seven horses and Aruna are sculptured below the foot of Surya. Pl. XCV represents the torana or gateway of a Sūrya temple. On the columns and the archway of this torana are sculptured the figures of eleven Adityas, which together with the one in the central shrine make up the usual number of twelve Adityas. Some of the Adityas have two, others four goddesses attending upon them; each one is enshrined in a small fane and are seen carrying lotuses in their hands. All except the central figure on the archway are standing; the central figure is seated in a chariot to which are yoked the seven horses characteristic of Sūrva. In the niches below the two Adityas on either side of

the central one are some figures whose significance is not known.

# THE EIGHT OTHER GRAHAS.

In Hindu astronomy as well as astrology, the sun, the moon, the five planets—Mercury, Venus, Mars, Jupiter and Saturn, and also the ascending and the descending nodes of the moon, called Rāhu and Kētu, constitute the well known nava-grahas or nine grahas. It has been stated that all these are worshipped in certain Hindu temples, where there are special images installed in representation of them. The sun is the chief of the grahas, and the description of the sun-god and of his images has therefore been given first in some fulness. The other eight grahas are now taken up for consideration.

Chandra or the moon is also known as Soma.

Chandra or the Moon.

His figure according to the Amsumadbhēdāgama may be represented either as standing or sitting. In

the latter case, the seat, upon which he is to sit, should be a simhāsana. The colour of Chandra should be perfectly white and his head should be surrounded by a halo or prabhāmaṇḍala. He should also be adorned with various ornaments and a garland composed of all sorts of flowers, and

should be clothed in white garments. He should have two hands, each of which should hold a white water-lily (kumuda). On his chest there should be shown a golden yajñopavīta and his countenance should be beautiful and possess a peaceful look. The Silvaratna requires that the figure of Chandra should be shown as seated in a chariot drawn by ten horses, that this deity should hold a gadā in the right hand and that the left should be held in the varada pose. The Matsya-purāna agrees with the Silparatna in stating that Chandra should be seated in a chariot to which ten horses are voked, and adds that on the right and left of Chandra there should be the goddesses Kanti and Sobha, and that the lion banner of this god should also be placed on his left. The Pūrva-kāranāgama gives the name of the only goddess, who is to be by the side of Chandra as Röhini.

Different authorities give different descriptions of the figure of Bhauma. Some say that it should be seated upon a goat, some upon a simhāsana, and some again in a golden chariot drawn by eight horses. The colour of the image of this planetary deity should be red like the fire; it should have four arms; one of the right hands should be in the abhaya or the varada pose, while the other should carry the

weapon  $\hat{s}akti$ . In the left hands, the  $\hat{s}akti$  and the  $\hat{s}alta$  should be held. It should be adorned with garlands of red colour, and should be clothed in red garments.

Budha is sometimes known as Grahapati and is said to be the son of Chandra. Budha or Mer- His image should be seated upon cury. a lion and should be adorned with garlands of yellow flowers and ornaments of gold. The colour of the body of Budha should be the vellow of the karnikara flower, and that of his garments should be also yellow. Budha should have four arms; one of the right hands should be in the varada pose, and the other three hands should carry the weapons known as khadga, khētaka and gadā. The Vishnudharmottara, however, states that the image of Budha should resemble that of Vishnu and be seated in a chariot resembling that of Bhauma.

The two planetary deities Brihaspati and Sukra should each be represented with four arms; one of the hands should be in the varada pose and the remaining three hands should carry the kamandalu, the akshamālā, and a danda. The colour of Brihaspati is golden yellow. According to the Vishnudharmottara, however, Brihaspati should

have only two arms, and in his two hands he should carry a pustaka and the akshamālā. He should be adorned with all suitable ornaments and also clothed in vellow garments. The same authority says that Sukra, the son of Bhrigu, should be of white complexion, should have only two arms; in his two hands he should carry a nidhi (treasure?) and a pustaka (book), and should be seated in a silver chariot drawn by eight horses. The colour of his clothings also should be white.

The complexion of Sanaischara and also the colour of his garments should be sanaischara or black. He should be small in stature and somewhat lame in one leg. He should have two arms; in the right hand he should hold a danda, and the left should be in the varada pose. This is according to the Amsumadbhēdāgama; but the Vishnudharmottara requires that there should be the danda in the one hand and the akshamālā in the other. The former authority prescribes the padma-pītha as the seat appropriate for Śanaiśchara, while the latter prescribes an iron chariot drawn by eight horses.

The figure of Rāhu should, according to the Silparatna, be seated upon a simhāsana, while according to the Vishņudharmottara, a silver chariot drawn by

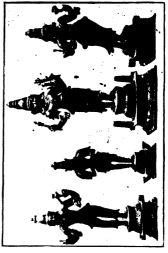
eight horses has to be his seat. According to the first of these authorities, Rāhu should possess four arms, one of his hands should be in the varada pose and the remaining three should carry the khadga, khēṭaka and śūla. But according to the second authority, Rāhu should have only two hands, in the right of which there should be a book and a woollen blanket while the left hand should carry nothing at all.

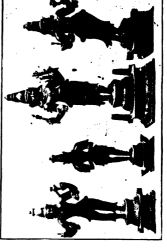
Kētu is to be of dark colour and should have two arms, one of his hands is to be in the abhaya pose and the other should carry a gadā. He should be mounted upon a kite. The Viśvakarma-Śilpa states that Kētu should resemble Bhauma in all respects, but that his chariot should be drawn by ten horses.

The Rūpamaṇḍana gives a summary of the description of the colours, weapons and emblems and vehicles and seats of the nine grahas, which may be tabularly presented thus:—

| Name of    |         | Weapons etc. |            | Scat and                  | rks  |
|------------|---------|--------------|------------|---------------------------|------|
| the deity. | Colour. | Right hand.  | Left hand. | Vehicle.                  | Rema |
| Sűrya      | White   | Padma        | Padma      | Chariot with seven horses |      |
| Sōma       | Do.     | Kumuda       | Kumuda     | Chariot with ten horses   |      |

# PLATE XCVI.



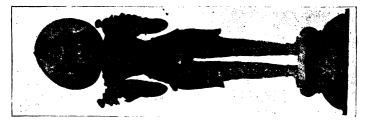


Brihaspati.

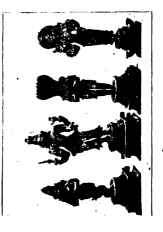
Bhauma.

Śani.

Budhs.



Soma.



Kētu. Śukra. Rāhu.

ADITYAS AND THE NAVA-GRAHAS.

|                    | •                | Weapons etc.             |            | Seat and                                                                                                                  | 12.                    |
|--------------------|------------------|--------------------------|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| Name of the deity. |                  | Right hand.              | Left hand, | Vehiole                                                                                                                   | Bemarks                |
| Bhauma             | Red.             | Danda                    | Kamandalu  | A goat                                                                                                                    | ith                    |
| Budha              | Yellow           | Hands in y               | oga-mudrā  | Sarpāsana                                                                                                                 | m pe                   |
| Guru               | Do.              | Akshamālā                | Kamandalu  | Hamsa                                                                                                                     | dorn                   |
| Śukra              | White            | Do.                      | Do.        | A frog                                                                                                                    | pe aq                  |
| Śani               | Black            | Daṇḍa                    | Do.        |                                                                                                                           | ould<br>na-k           |
| Rāhu               | Smoke-<br>colour |                          |            | A sacrificial<br>pit (kuṇḍa)                                                                                              | sities shand rat       |
| Këtu               | Do.              | Arms folde<br>añjali att |            | A goat Sarpāsana Hamsa A frog  A sacrificial pit (kunda) The lower portion of the body of Rāhu should be that of a snake. | All the nine de kirita |

Pl. XCVI contains the reproductions of the photographs of the bronze images of the Navagrahas to be found in the Sūrya temple at Sūryanārkōyil in the Tanjore district. The central shrine of this temple, which faces the west, is dedicated to Sūrya, the sun-god; near the image of the Sun-god are also placed those of Viśvēśvara and his consort Viśālākshī. The figure of Bṛihaspati is set up in front of the central and those of the other grahas in small shrines constructed round the central shrine.

# DEVI.

# DEVI.

OD, according to Hindu philosophy and theology, may be viewed as being either with or without attributes, that is, as saguna or nirguna In the former case God is spoken of as He or She, and in the latter case as It. In the saguna form of worship, which is prescribed for all common people, the Vaishnavas worship him as Vishnu and the Saivas as Siva. Those Hindus who worship the Supreme deity exclusively as a female principle are called Saktas. The classification of Hindu worshippers into Vaishnavas and Saivas on the one hand and Sāktas on the other is not, however, exclusively rigid or inviolable, in as much as Vaishnavas and Saivas also worship the Devi in the form of Lakshmi and Pārvati, although the supreme place of honour is reserved for the male Dēva, that is, for Vishnu or Siva as the case may be. Here the Dēvi comes only next to the Dēva. But the Sāktas make the Dēvi supreme deity and assert

that without the co-operation of this goddess the absolute Brahman of itself can achieve nothing. This Sakti may be conceived to be the personification of universal energy in the abstract. She resides in the macrocosm as well as in the microcosm. The discovery and development of Śakti or psychic energy in man is the aim of the Mantra-sāstras. The Śakti which resides in man. and the development of which is one of the aims of the Yoga-śastra, is called the Kundalini Śakti. The place where it resides is called the Mūlādhāra, and is understood to be at the lower extremity of the spinal cord. By a successful development and working of this Sakti at the Mūlādhāra, even the attainment of moksha or the liberation of the soul is believed to become possible. In the ordinary condition the Kundalini Śakti is latent and sleeps quitely at the Mūlādhāra. The yōgic aspirant may first awaken the sleeping faculty in two ways, that is, either by means of the prānāyāma or by means of mantras. Of these the former process consists in the regulation and the holding of the breath for certain definite periods of time. This is the course advocated in works on the Yoga sastra. The second process requires the aspirant to be initiated in certain mantras or incantations which he has to repeat a fixed number

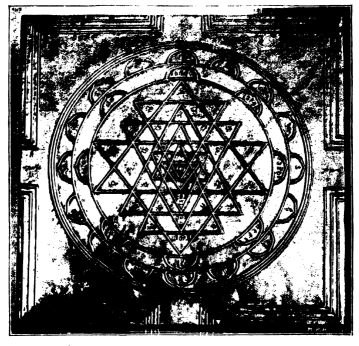
of times at certain hours of the day, keeping all the while before his mental vision the image of the deity associated with the mantra. When thus roused up, the Kundalini ascends from the Mūlādhāra to the next higher centre the Svādhishthāna: thence to the centres Manipura and Anahata in the latter of which this psychic sakti is transform. ed into sound; then to the centre Visuddhi where it becomes sattvic; and then at last to the centre Aiña where the śakti becomes manifest in the form of a flash of light. By repeatedly practising the process of holding the breath and controlling it, as laid down in the Yoga śāstras, one may be enabled to enjoy this divine light perpetually, and thus be in union with Divinity itself. The practice of holding the breath and controlling it for the purpose of rousing the Kundalini šakti possibly brings into active play some latent power residing in the several parts of the spinal cord of the human being, which has not been as yet examined by Western Science.

The effects produced in each of the six centres mentioned above are often depicted diagramatically; and the diagrams may convey to the initiates some concrete idea of the internal psychic results attained by the practice of yogic breath control and mental concentration. These diagrams

are called by the names of Chakras and Yantras. A chakra is defined in the Tantras as a figure consisting of angles and petal-like parts; that which consists of angles alone is called a yantra. yantras generally consist of triangles cutting each other or straight lines crossing each other so as to produce a number of rectangular spaces and terminating in trident-like projections. Certain letters called bijāksharas or seed-letters are associated with these chakras and yantras, and are written down invariably in specified parts thereof. bijaksharas may be imagined to be something like code words, whose significance is known only to the initiates. The worship of yantras is common throughout India; perhaps the most important of these yantras is the Śrīchakra. It generally consists of forty-three triangles interestingly arranged in a plane and may also be produced in three other different forms called Mēru, Kailāsa and The Mēru is the same as the plane Bhū. Śrīchakra in plan; but the various triangles, surrounding the innermost one, are piled one over another in different planes so that the whole becomes shaped into the form of a pyramid. The topmost layer of the Mēru contains a circle called the bindu. If associated with the eight matrika deities the Mēru becomes the Kailāsa; and with the



Śrichakra.



Śrichakara: On metal Pleti: Sringāri Matha.

Vāsinī deities it becomes the Bhū. The Śruti or Vēdic revelation itself supports the worship of yantras (vide, Taitt. Āran.). The drawing of the famous yantra known as the Śrīchakra is given herein: the lettering of the spaces is also shown in the photograph reproduced below; with an ordinary reading lens, the letters of the Dēvanāgari alphabet may be seen engraved in various parts on this mystic figure.\* This and other yantras are generally engraved on some metallic plate, preferably one of gold; silver and copper also are of ten enough employed. The Śrīchakra engraved on metallic plates is an object of worship. In South Indian temples of the medieval and later periods,

<sup>\*</sup>The belief in the mystic potency of the interlacing triangle and other geometrical figures, does not belong exclusively to the Hindus. The interlacing triangle, which is known to the Freemason under the name of Agla, once contained cabalistic characters in each of its spaces and was considered to represent either the design of Solomon's seal or the Shield of David. By some strange and occult process of reasoning it was believed to be a security against wounds, to serve as an extinguisher of fires and to possess other marvellous properties. The interlacing triangle, or the pentangle, with the letter G placed in the centre forms jewel of the Mark-Mason; and the same, with an Egyptian Tau in the middle space and with a tail-devouring snake encircling the whole, constitutes the seal of Modern Theosophical Societies.

there are shrines called by the name of  $\acute{Sakti-pitha-layas}$ , in which there is a pitha or smaller altar very much resembling the common bali-pitha whereon the oblations of formal worship are usually offered in temples. It is said that these pithas associated with the  $\acute{Sakti-pithalayas}$  contain inside them the plate on which the  $\acute{Srichakra}$  is engraved. Regular pija is offered to the  $\acute{Sakti-pitha}$  at least twice a day. In as much as this is thus an object of worship, it has been treated in this work as an icon.

The other yantras are engraved upon thin gold, silver or copper plates, which are rolled into a cylinder and then put into a golden or other metallic case so that they may be worn on the body of person with a view to avoid diseases, possession by devils, and other such evils, which, it is supposed, they have the power to ward off. Occasional worship is also offered to this case containing the magical yantra, and the wearer's faith in its efficacy may well effect cures in many cases.

The goddess Dēvī is worshipped in many forms. She is variously named sometimes according to her imagined age; thus, when she is worshipped as an year old baby, she is known by the name of Sandhyā; if she is conceived to be two years

old, she is called Sarasvati; if of seven years of age, Chandikā; if of eight years of age, Sāmbhavi; if of nine years of age, Durga or Bala; of ten years of age, Gauri; of thirteen, Mahālakshmi; and of sixteen. Lalitā. Sometimes she is named in recognition of one or other of her heroic achievements; for instance, she is called Mahishasuramarddani in consequence of her having destroyed the Mahishāsura. There are special forms of images corresponding to these various ways of conceiving the goddess Devi. In the Devimahatmua found in the Markandeya-purana, the Dēvi herself is made to say "In the Vaivasvatamanvantara, at the end of the Dvapara-yuga and the beginning of the Kali-yuga, a new set of asuras called by the names Sumbha and Nisumbha, would be born; and then I shall also be born as Nanda to the cow-herd Nanda-gopāla, and shall take up the Vindhya mountain as my abode. Thereafter, at the end of the Dvaparayuga, I shall kill the asuras born in the family of Viprachitta and eat them up; then my teeth, hair, body and weapons will all become red with their blood and for that reason they will call me in the world as Rakta-Chāmunda. Then there would occur a famine of a hundred years' duration in the world, when there would not be available in it

even a drop of water. In response to the prayers of the Munis I shall at that time come out of the body of Parvati with a hundred eyes; and then people would call me by the name of Satakshi. In the fortieth yuga of the Vaivasvata-manyantara I shall protect all the beings in the world with such vegetables as are necessary for the maintenance of life and relieve them from the famine. People would then call me Śākambhari. In this form of mine I shall kill an asura named Durgama. and shall thenceforth be known as Durgādēvi. shall then proceed to the Himalayas and assume the terrific form of Bhimā. There will then appear an asura by name Aruna; and in the sixtieth yuga I shall, with the aid of a swarm of wasps (bhramaras), attack him and kill him. I shall, for this reason, be called Bhrāmari". In this way the Markandeya-purana gives the clue to some of the Inames of Devi, indicating that they often depend upon the achievements that are attributed to her.

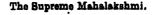
Regarding the supremacy of Dēvī as a deity and her position as the source of all divine as well as cosmic evolution, it is worth quoting from the same authority. It is said in the Mārkaṇḍēya-purāṇa—" The Gupta-rūpi Dēvī, that is, the Dēvī who is unmanifested, takes the three forms of Lakshmī, Mahākāļī and Sarasvatī, representing the

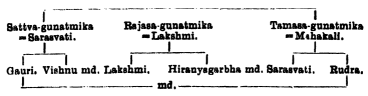
Rajasa, the Sattvika and the Tamasa attributes or gunas of prakriti. She is also known in various other ways; for instance, at the time of srishti or creation, she is Mahākāli exercising control over Brahm's and bringing the world into existence; at the time of the pralaya or universal destruction, she is Mahāmāri; as giver of wealth and prosperity she is Lakshmi and as destroyer of wealth and prosperity Alakshmi or Jyeshthadevi." . . . . "During the time of creation, she assumes the form of a dark coloured woman under various names, such as Mahāmāyā, Mahākāli, Mahāmārī, Kshudhā, Trishā, Nidrā, Trishnā, Ekavirā, Kālarātri and Duratvavā. In obedience to the command of the supreme goddess Mahā- v lakshmi, she divides herself into two portions, a male portion known by the names of Nilakantha, Raktabāhu, Śvētānga, Chandraśēkhara, Rudra, Sankara, Sthānu, and Trilochana, and a female portion of white colour known as Vidya, Bhasha, Svara, Akshara, and Kāmadhēnu. Similarly, the Sattva form, of moon-like splendour, possessed of akshamālā, ankuša, vīņa and pustaka, is also generated by Mahālakshmi, the supreme goddess; this aspect of the goddess is known by the names of Mahāvidyā, Mahāvāņi, Bhārati, Vāk, Sarasvati, Āryā, Brāhmi, Kāmadhēnu, Vēdagarbhā, Dhi and

Tévart. She also gives rise to a male and a female form by the command of the supreme Devi: the male form produced out of this aspect of the goddess is the black coloured deity known as Vishnu, Krishna, Hrishikēśa, Vāsudēva and Janārddana; and the female is the fair coloured goddess known as Umā, Gauri, Sati, Chandi, Sundari, Subhagā and Sivā. The Rājasa form of the supreme Mahālakshmi is simply called Lakshmi. carries a mātulunga (pomegranate) fruit, the gadā, the patra (vessel) and the khētaka, and has a chihna or mark consisting of the male and female signs (Linga). Hers is the colour of molten gold. She has also divided herself into male and female parts; the former is known as Hiranyagarbha, Brahman, Vidhi, Virincha and Dhata and the latter is called Śri, Padmā, Kamalā, and Lakshmi. And the mother of the universe, Mahalakshmi, ordered Brahman to take Sarasvati as his consort. great Brahmanda was born by their union. Rudra, that is, Siva married Gauri, and they both broke open the 'egg of gold'. Lakshmi became herself the consort of Vishnu and they both afforded protection to the universe. From Maya the whole lot of created beings came into existence." Thus, according to the Devimahatmya, all the gods and goddesses mentioned above are but manifestations

of the one single Supreme Being Mahālakshmi and should not be understood to be separate individual deities."

The evolution of the various cosmic gods and goddesses from the supreme Goddess Mahālakshmī, as given in the Dēvīmāhātmya of the Mārkaṇḍēya-purāṇa, is shown below in a tabular form:—





It may be seen from the above table that all the manifestations of divine power are here conceived to flow from Mahālakshmi, who is looked upon in the Mārkaṇḍēya-purāṇa as the Supreme source of all power. This Dēvi is indeed at the basis of the worship of Śakti; and hence, as proceeding out of the supreme Dēvi, all the minor Dēvis are described in this chapter irrespective of whether they belong to the Śaiva or the Vaishṇava cult. They are, however, for the purposes of description, grouped according to the cult to which they belong, as certain convenience is gained by so doing.

It was pointed out already that Devi is worshipped independently as the
Supreme Deity under the name of
Sakti in Saktism, and that she is

also worshipped in association with Siva in Saivism and Vishnu in Vaishnavism. It has to be noted, however, that Saktism is often considered to be more akin to Saivism than to Vaishnavism. Hence the characteristics of the Devi as an independent goddess and her Puranic associations may be noticed to have somewhat marked relations to the cult of Siva-worship; and the study of Devi-icons confirms this view. The ordinary or common form of the image of the Devi as the consort of Siva is given in the *Uttara-kāmikāgama*. There it is described as having four arms and three eyes and a pacific countenance. It should wear on the head a karanda-makuta and be clad in silk garments. In two of the hands the pasa and the ankusa should be carried, while the remaining two are to be held in the varada and the abhaya poses.

If the image of the Devi is such as is made to stand by the side of the image of her consort, then it generally has only two hands; one of these is made to hold a lotus or is kept in the *kaṭaka* pose, evidently to have a fresh natural flower put in every day, instead of having to carry metallic or

stone representation of the same; the other hand is allowed to hang down freely by the side. This kind of goddess should have only two eyes and be of golden colour and handsome in appearance. Even when the Dēvī is not made to stand by the side of her consort, she may sometimes be given only two hands, one of which may be made to carry a parrot or a mirror and the other a blue-lily; or, she may be made to hold a śūla and a pāśa, or any other weapons which please the fancy of the artist.

The Dēvī may also be sculptured with six arms; then she should be wielding in four of her hands the pāśa, ankuśa, śankha and chakra and the remaining hands should be in the varada and abhaya poses. Sometimes she may be given even as many as ten hands: in this case she should be represented with five faces having terrific look and with side tusks. Her hands should carry the same weapons which Siva does when he is given ten hands. She should have the same āsana as Siva.

Again, the Devi is sometimes sculptured as embracing Siva or as sitting on the same or a different seat near Siva. In the former case she is seated on the lap of Siva. In the latter case, one of her legs, either the right or the left, should

be folded and made to rest upon the seat, and the other should be left hanging down. Since it is said that either of the two legs might be folded and made to rest upon the seat, it is clear that the goddess may be seated on the right or the left of Siva.

Whether the image of the Dēvī happens to be an independent figure or in association with the image of Śiva—in either of these cases, the body of the goddess may have two bends and be of the dvibhanga variety or it may be perfectly erect and be of the samabhanga variety. When by the side of her lord Śiva, the Dēvī is known by the names of Manōnmanī or Gaurī. If Śiva is conceived as Sadāśiva, the Dēvī associated with him is Manōnmanī; and she happens to be Gaurī, when she is associated with Naṭarāja and other mūrtis of Śiva. There is, however, not the least difference in the sculpturing of these two differently named forms of the goddess. She might be shown as being black, white or red according to the taste of the artist.

The Suprabhēdāgama says that the image of the Dēvi should have large and prominent breasts, and that it should be adorned with all ornaments. The standing figure of the Dēvi with only one pair of arms is, according to the Pūrva-kāraṇāgama, known by the name of Bhavāni also.



(Fig. 1.) Durgā: Wood: Õnakkūr.



Durgā: Stone: Mahābalipuram.

We may now take into consideration some of the special forms of the Devi, as associated directly or indirectly with the cult of Siva. The Saiva and the Sakta forms of the Devi are in fact the most numerous; and it is the latter of these forms that are indirectly associated with Saivism largely.

The goddess Durgā may have four, eight or more hands, should have three eyes and be of dark complexion. She should have a handsome look with a well developed bust, stout thighs and big hip, and be clad in yellow garments. The head should be adorned with a karanda-makuta, and the body decked with all ornaments. The front right hand should be in the abhaya pose, and the back one should carry the chakra. The front left hand should be in the kataka pose and the back one should carry the śankha. The image of Durga should be made to stand erect upon a padmāsana, (See Pl. C.), or on the head of a buffalo, or be seated on the back of a lion. Her breasts should be bound with a snake, and a red bodice should cover the upper portion of her body. The Suprabhēdāgama calls her 'the dear younger sister of Vishnu', and informs us that she came out of

the Ādiśakti. According to this work she may have either eight or four hands; and when she has eight hands, they have to carry the śańkha, chakra, śūla, dhanus, bāṇa, khadga, khēṭaka, and pāśa. (See Pls. XCIX and CI).

No less than nine different forms of Durgā are mentioned in the Agamas, namely,

- 1. Nilakanthi.
- 2. Kshēmankari.
- 3. Harasiddhi.
- Rudrāmsa-Durgā.
   Vana-Durgā.
- 6. Agni-Durgā.
- 7. Jaya-Durgā.
- Vindhyavāsi-Durgā.
   Ripumāri-Durgā.

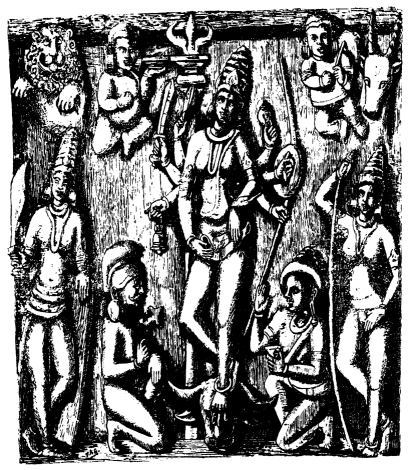
To the above must also be added the group of nine figures of Durgā called the Nava-Durgās.

Of the nine forms of Durgā mentioned above Nīlakaṇṭhi is described as the bestower of wealth and happiness on her devotees and is to be shown as carrying in three out of her four hands the triśūla, the khēṭaka and a drinking vessel, while the remaining hand is required to be kept in the varada pose.

Kshēmankari, the goddess capable of giving health, should keep one of her hands in the varada pose and the remaining three should be shown as carrying the tritūla, the padma and a drinking vessel.



Durgā: Stone; Mahābalipuram.



Durgā panel in the rock-cut temple of Varākasvāmin in Mahābalipuram.

Harasiddhi is the goddess who confers attainment of the desired ends to her votaries; she should carry in her hands the damaru, the kamandalu, the khadga and a drinking vessel.

Rudrāmśa-Durgā is described as having two eyes and a dark coloured body and is draped in red garments. Her head should be covered with the kirīṭa-makuṭa and she must be adorned with golden ornaments set with rubies. She should carry in her hands the śūla, the khaḍga, the śankha and the chakra. Her vehicle is said to be the lion; on either side of this goddess should be the sun and the moon.

Vana-Durgā should have eight hands in seven of which should be held the sankha, chakra, khadgā, khēţaka, bāṇa, dhanus and sūla, the remaining hand being held in the tarjani pose. The complexion of this aspect of Durgā is grass green.

Agni-Durgā has also eight hands, six of which hold the chakra, khadga, khēṭaka, bāṇa, pāśa, and aṅkuśa; of the remaining two hands one is held in the varada pose and the other in the tarjani pose. She has three eyes and her complexion is as brilliant as the

lightning. On her crown is tied the crescent moon; she is riding a lion and has a terrific look. On the right and left of this goddess there should be standing in a reverential attitude two celestial damsels holding each a sword and a shield.

Jaya-Durgā should have three eyes and four arms in which she should be shown as carrying the sankha, the chakra, the khadga and the trisūla. The colour of this form of Durgā is black. The crescent moon adorns the crown of this goddess also; the vehicle of Jaya-Durgā is a lion; her lustre is said to spread throughout the three worlds. This form of Durgā should be worshipped by those who desire to attain siddhi.

Vindhyavāsi-Durgā of complexion bright as the lightning should be seated on Vindhyavasi- a golden lotus, should have three eyes and four arms. Two out of her four hands should carry the śankha and the chakra, while the remaining two are to be held in the varada and the abhaya poses respectively. She should be adorned with the crescent moon, the hāra, angadas, kuṇḍalas and other ornaments. Surrounding her should be seen standing Indra and other gods praising her. The lion, her vehicle, should also be standing near her.



(Fig. 1.) Katyāyanī or Mahishāsuramarddanī: Stone: Madras Museum.



(Fig. 2.) Durgā: Stone: Conjeevaram.



Katyāyanī or Mahishāsuramarddanī : Stone : Gangaikoṇḍaśolapuram. [To face page 345.]

Ripumari. Durgā is of red complexion and with a terrific look. In one hand she carries the trisūla, while the other is held in the tarjani pose. If her mantra is repeated ten thousand times, all the while concentrating the mind on her as being placed in the Sūrya-bimba (the disc of the sun), she is believed to effect the destruction of enemies and their followers.

The goddess Durgā, as Mahishāsura-marddanī, should have ten hands, according to the Śilparatna, which describes her further as having three eyes;

she should wear on her head a jaţā-makuţa and in it there should be the chandra-kalā or the digit of the moon. The colour of her body should be like that of the atasī flower, and the eyes should resemble the nilōtpala or the blue lily; she should have high breasts and a thin waist and there should be three bends in her body (of the tribhanga variety). In her right hands she should carry the trisūla, khaqga, saktyāyudha, chakra, and a stringed bow; and in the left hands the pāśa, ankuśa, khāṭaka, paraśu, and a bell. At her feet should lie a buffalo with its head cut off and with blood gushing from its neck. From within this neck should be visible the half emerged real asura bound down by the nāga-pāśa of the Dēvī. The

asura should be made to carry a sword and a shield, although the Dēvī has already plunged her trisūla into his neck and he is bleeding profusely. He should have a terrific look with knitted eye-brows. The right leg of the Dēvī should be placed on the back of her lion and her left leg should touch the buffalo-body of Mahishāsura. (See Pls. CII and CIII.)

The Vishnudharmottara as quoted in the Vāchaspatua, describes Mahishāsura-marddanī under the name of Chandika thus: - This Devi has the complexion of gold and is a very handsome vouthful woman in an angry mood, sitting on the back of a lion. She has twenty hands; the right ones carry respectively the śūla, khadga, śankha, chakra, bāna, śakti, vajra, abhaya, damaru and an umbrella; while the left ones are seen to hold the nāga-pāśa, khētaka, parašu, ankuša, dhanus, ghanta, dhvaja, gadā, a mirror and the mudgara buffalo-part of the asura is lying decapitated with the real asura proceeding from out of the neck. His eyes, hair and brows are red and he vomits blood from his mouth. The lion of the Devi mauls him, and the Devi herself thrusts the trikula into his neck. The asura, who is bound down by the naga-pasa, carries a sword and a shield. (See Pls. CIV and CV.)



Kātyāyanī or Mahishāsuramarddanī: Stone: Ellora.



Kātyāyanī or Mahishāsuramarddani: Stone: Mahābalipuram.

Kātyāvanī is described as a goddess having ten arms and partaking of the Katyayani. nature of the three gods Brahmā, Vishnu and Siva. She wears on her head the jatabhāra, in which is tucked up the crescent moon. Her face resembles in splendour the full moon and the colour of her body is that of the atasi flower. She has very pretty eyes and an appearance disclosing the freshness of the youth which has just come upon her, and is decked with all ornaments. Her breasts are large and prominent and she stands with three bends in her body (tribhanga). She is represented as killing Mahishasura, bearing in her right hands the trisūla, khadga, bāna, chakra, šaktyāyudha; and in the left ones, khētaka, pāša, ankuša, ghantā and parašu.\* Below is the headless trunk of the buffalo-bodied asura from whose neck his human form is made to emerge with a sword and a shield in his hands. His chest is pierced by the trisula of the Devi. The rest of the description of this asura here agrees closely with that of Mahishāsura as given under Mahishāsura-marddani.

<sup>\*</sup> In another description two more articles, the pūrnapātra and chāmara are mentioned as held in the hands in
addition to those already mentioned; but the number of hands
are, however, said to be only ten.

The following account of the destruction of Mahishāsura is given in the Varāha-purāņa: — Vaishnavi, the Sakti of Vishnu, was making tapas on the Mandara mountain. On one occasion, her mind lost its concentration, and in consequence several handsome looking females were born out of her. They began to attend upon the Devi: and thus, looked after by these damsels, she began to continue her austerities. Nārada, who happened to go that way, saw her resplendent beauty, and told Mahishāsura of the existence of a real paragon of beauty on the Mandara mountain. Seized by the madness of possessing her, the asura prepared himself to capture her and marry her. As a preliminary step he sent a messenger to the Devi to relate to her his greatness and prowess and to ask her to accept him as her consort. This messenger narrated to her the origin and history of Mahishāsura thus: - When the rishi Sindhudvīpa, son of Supārśva, was practising penance in Mahishmati, a girl named Mahishmati, a daughter of Viprachitti, came with her friends to the Mandara-parvata on a pleasure excursion. There they came upon a beautiful abode of a rishi, which she wanted to take possession of. To drive away the then occupant of the asrama, they all took the shape of she-buffaloes and threatened to

gore the rishi, who was doing penance. The rishi perceived by means of his mental vision the truth of the situation and cursed that these girls should all become real mahishis or she-buffaloes. As soon as they heard the curse, they began to realise the formidable nature of the offence they had committed and began to repent. The rishi also became cooled down somewhat, and promised them that their buffalo nature would disappear from them as soon as a buffalo-son was born to Mahishmati. After some years had passed by, Mahishmati was grazing on the banks of the Narmadā. The rishi Sindhudvīpa, who had also gone there, met a celestial nymph named Indumati and fell in love with her. As he was not able to approach her, his seed fell in the river Narmada, and it was swallowed with the water of the river by Mahishmati who took then her drink from the This seed grew in the womb of Mahish-Narmadā. mati, and in time Mahishāsura was born. dition to giving this description of the origin of Mahishāsura, his messenger praised also the intelligence and valour of his master. On hearing this, Jaya, one of the attendants of the Devi, replied by saying that none of the women on the Mandara mountain was going to get married, and that therefore he might depart in peace. He left

accordingly. After the departure of the messenger Nārada appeared before the Dēvi, and informed her that Mahishāsura, having defeated all the gods, was going to her to carry her away by force. Very soon, the asura, as stated by Nārada, came with a large army to attack the Dēvi; she with her female attendants met him and his army in battle and completely destroyed all of them.

A different version of the destruction of Mahishāsura is given in the Vāmana-purāņa. Pulastya addressing Nārada says—"The gods, having been defeated by Mahishasura, forsook their abodes and hastened, with Brahma at their head. to implore the protection of Vishnu. was also present there; and, when the gods finished relating their grievances, Vishnu, and at his command, Brahmā, Śankara and all the gods so emitted flames of anger from their eyes and countenances that a mountain of effulgence was formed. From this mountain came forth Katyayani, resplendent as a thousand suns, with three eyes, with hair black as night and with eighteen arms. To her Siva gave a trident, Vishņu a disc. Varuņa a conch, Agni a dart, Yama an iron rod, Vāyu a bow, Sūrya a quiver and arrows, Indra a thunderbolt, Kubēra a mace, Brahmā a rosary and a waterpot, Kāla a sword and shield, Viśvakarma a

battle-axe and other weapons, Himavan a lion, and other gods various arms and ornaments. Being thus armed and adorned by all the gods, Kātyāyanī proceeded to the Vindhya mountain. There two asuras, Chanda and Munda, saw her, and immediately hastened to their king, and informed him that a most lovely goddess had singly fixed her abode on the Vindhya mountain. On hearing the high encomiums which Chanda and Munda bestowed on the beauty of this goddess, Mahishasura determined to obtain possession of her and ordered, his army to be collected and marched to the vicinity of the mountain. He himself entered into a lofty pavilion, and then sent the son of Maya to summon the goddess to his presence. Dundubhi, the son of Maya, accordingly proceeded to her, and standing respectfully at a short distance addressed her-"I am, O virgin lady, a messenger sent by the chief of the asuras". Kātyāyani replied-" Approach! Approach! and dismiss thy fear, and truly deliver the message which thou bringest." Encouraged by these words, Dundubhi answered,—"thus says Mahisha, the king of the asuras,—'The gods wander upon the earth, helpless and powerless, as the three worlds have been conquered by me. It is I who am Indra and Rudra and Sürya; I am the sole lord of the

Universe, and there is no other god than me. In battle am I unconquerable; and by my victorious arms have I acquired possession of every desirable thing that the world contains. But on thy account, O lovely virgin! have I now come to this mountain'; hasten, therefore, to pay due obeisance to the lord of the universe, for thou art worthy of becoming his spouse "Kātyāyani replied,-"It is true that the mighty asura Mahisha has subdued the three worlds, and I also am ready to obey him; but there is a custom, long established in my family, which requires that each daughter of our house should be conquered in battle by her wooer before she can be united to him in marriage. From this custom I cannot deviate. Before, therefore, I can become the spouse of thy king, he must vanquish me in combat." Dundubhi, on hearing these words, returned to Mahisha, and acquainted him with the determination of the goddess; and he immediately ordered his army to advance, on observing which the gods exclaimed to Durgā,—"Put on thy armour". But she said,-"I will not, for what necessity is there for an armour, when none but these vile asuras stand before me?." Vishnu. however, presented her with an armour, and entreated her to protect herself with it against the weapons of her enemies, especially as in consequence of a boon granted by Siva to him Mahisha had been rendered almost invulnerable.

When Devi perceived the elephants, the horse, the foot soldiers and chariots composing the army of the asuras approach her, she at once strung her bow and rained on them a ceaseless shower of arrows. Many of the enemies of the gods she slew with her shafts; others with her sword; and with her various other weapons she caused havoc in their ranks, as her lion brandishing its mane bore her along. . . . . Thus Kātyāyanī destroyed countless hosts of the bold asuras; and on beholding the battle-field covered with their corpses, she seized a vinā and a damaru in joy and laughingly began to play. Wherever she moved, drawing out music from her instruments, ghosts and goblins shouted out in response and danced; and her lion tossed about in sport the lifeless bodies of the slain. But Mahisha, on viewing the destruction of his army, hastened to engage, the goddess in personal combat; and Kātyāyani, equally eager for the combat, urged on her lion. Then commenced a terrible duel in consequence of which the summits of the mountain were rent beneath their feet, the earth and the ocean trembled, and the very clouds up above became scattered. In vain did the goddess employ her various weapons

again and again; the wily art of Mahisha rendered them all innocuous; even when she succeeded in binding him with the noose given her by Varuṇa, carrying the rope round his horns, his muzzle and hoofs, he escaped from the bond; and when she hurled a thunder-bolt at him, he shrank into such a diminutive size that it went past him leaving him uninjured. At length Durgā dismounted from her lion and sprang upon the back of Mahisha, and with her own tender feet so smote his head that he fell senseless on the ground; and then she immediately cut off his head with her sword; and all the hosts of asuras exclaimed, Ah! Ah!".

In other works also similar stories are given of the killing of Mahishāsura by the Dēvī. The destruction of Mahishāsura is considered to be allegorical; the Padma-purāna says that in the Svāyambhava-manvantara, Mahishāsura was killed by Vaishṇavī on the Mandaragiri, that he was once again destroyed by Nandā in the Vaivasvata-manvantara on the Vindhya mountain, and that thus personified ignorance was killed by Jñāna-sakti which is the same as personified wisdom. It may also be that this story indicates the substitution of the buffalo-totem worship by a form of goddess-worship among certain early primitive tribes in the country.

In the Vishnudharmottara it is stated that Nandā was born 'from the pleasure of Bhāradvāja'. She has four arms; one of her hands is in the varada pose, another in the abhaya pose; the third and the fourth hands carry a lotus and an ankuśa respectively. Or, she may in these hands hold the khādaa and the khātaka. Her complexion is white and she is seated on an elephant.

The Varaha-purana, however, has the following version of the origin of Nanda:-The king named Sindhudvipa, the son in a previous birth of Tvashtā, knowing that in that birth he was killed by Indra, practised penance with a view to beget a son who would kill Indra. The river Vatravati assuming the form of a young woman approached Sindhudvipa; and through their union was born a child named Vētrāsura. The child of theirs in due time became the king of Pragjyotisha. He vanquished all rival kings, and then began to give trouble to Indra and the other gods. The gods with Indra at their head, and having Siva also with them, went to Brahma to complain to him of the annoyance caused by Vētrāsura to them. On hearing their complaint, Brahmā suspected that the trouble was due to Māyā created by Vishņu; and then at once a damsel, clad in white robes.

wearing a kirīṭa on her head, and having eight hands carrying in them the śankha, chakra, gadā, pāśa, khadga, ghanṭā, dhanus and bāṇa, appeared before him and undertook to kill the troublesome Vētrāsura. She then transformed herself into innumerable heroic damsels, and fought with the asura and put an end to his life. Brahmā and other gods, while complimenting her on her success, prophesied that she would be called upon on a future occasion to destroy another troublesome asura of the name of Mahishāsura. The gods then retired to the Himalayas, where they set up the goddess Nandā as an object of worship and were feeling happy. Because they were so happy, they named this goddess Nandā.

figures, one of them being set up in the middle and the remaining eight in positions corresponding to the eight points of the compass. They are all seated figures having a lotus as their seat. Instead of actual figures, we may introduce in their respective places their tatvāksharas, in the yantra. The image in the middle has eighteen hands, big breasts and thighs, and is adorned with various ornaments. This goddess, who is capable of granting all powers, has in eight of her left hands the tuft of hair of the



Standing figure of Bhadrakāļi: Bronze: Tiruppālatturai.

asura, the khētaka, ghantā, mirror, dhanus, dhvaja, damaru, pāśa, the remaining left hand being held in the tarjani pose. The right hands carry the śakti, tanka, śūla, vajra, śankha, ankuśa, cane, bana and chakra. Each of the eight other figures of Durga has only sixteen hands. The names of these goddesses are Rudra-chanda, Prachanda, Chandogra, Chanda-nayika, Chanda, Chandavatī, Chandarūpā, Atichandikā, and Ugrachandikā. The colour of the centrally situated Durgā is that of fire. The other Durgās are yellow of the gorochana, red, black, blue, white, grey, turmeric-yellow and pink. The central Durga is in the ālīdhāsana posture riding on a lion and holds in one of the hands the tuft of hair, as already stated, of the asura emerging from the cut-end of the neck of the buffalo-form of the asura. The other Durgas are seated upon rathas shaped like lotuses. Such is the description of Navadurgās as given in the Skandayāmala.

The conception of the goddess Dēvi as

Bhadrakāļi has eighteen hands
and a handsome appearance. She
has three eyes. The following things are found
held in her hands, namely, the akshamālā, trišūla,
khadga, chandra, bāṇa, dhanus, šankha, padma,
sruk, sruva, kamaṇḍalu, danḍa, šakti, agni,

kṛishṇājina, water, one in each hand: of the remaining two hands one is in the śānti pose (abhaya?), and the other carries a jewelled vessel. She is seated in a chariot drawn by four lions, her posture being what is generally described as the ālīḍhāsana.

Mahākālī is jet black in colour and has tusks in her mouth. Her eyes are distended and the waist is thin. She carries in her four hands the khadga, khēṭaka, pātra and kapāla. She wears on her head a garland of skulls. Or, she is black in colour resembling the rain-cloud and has a stout body and eight arms. In her hands are held the chakra, śankha, gadā, a pitcher, a pestle, ankūśa, pāśa and vajra.

This goddess is said to be of the colour of the water-lily, carrying in three out of her four hands the pāša, padma, and pātra the fourth hand being in the abhaya pose.

Ambika is seated upon a lion and has three eyes; she is adorned with various ornaments, and has in one of her left hands a mirror; one of the right hands is held in the varada pose. In the other two hands she holds the sword and the shield.



(Fig. 1.) Mahākālī: Bronzo: Mādeyūr.



(Fig. 2.) Mahākālī : Bronze : Madras Museum.

#### DEVI.

Mangalā is seated upon a simhāsana, and wears on her head a jaṭā-makuṭa.

She carries in eight out of her ten hands the śūla, akshamālā, dhanus, a mirror, the bāṇa, khēṭaka, khaḍga, and chandra; and the remaining two hands are held in the varada and abhaya poses. She has a lovely appearance with pretty breasts and a playful smile on her countenance. She is adorned with various ornaments.

This goddess is seated on a lion and has four arms; in her hands she carries the  $akshas\bar{u}tra$ , padma,  $\hat{s}\bar{u}la$  and kamandalu.

This goddess is a representation of the sakti

as a destructive power. She has a single braid of hair and her ears are ornamented with red shoe-flowers in addition to the kundalas. She is naked and seated on an ass. She is sometimes specially associated with Bengal. Her body is smeared with oil and her left foot wears a kind of anklet made of iron spikes. Kälarätri is rightly of a terrific appearance.

Lalita has in her two left hands a mirror and

a śańkha, and in her right hands
a fruit and a small box containing
collirium for the eyes. Hers is a standing figure,
and it must be decorated with various ornaments.

Gauri is the goddess looked upon as an unmarried girl, with either two hands held in the varada and abhaya poses, or with four hands, three of which carry the akshamālā, padma and kamaṇḍalu, the fourth one being in the abhaya pose. This is understood to be the aspect in which the dēvas contemplate upon her; and she is held to be capable of bestowing much benefit and great merit.

Gaurī is worshipped under different aspects, such as Umā, Pārvati etc. Of these Umā is the goddess who is worshipped even by the dēvas; she has in her hands the akshamālā, a mirror, the kamandalu and a lotus.

The figure of this goddess has four arms; in her hands are seen the akshamālā, an image of Śiva, an image of the lord of the Dēvagaṇās (Gaṇēśa) and the kamaṇdalu; and her abode is between agni-kuṇḍas.

Another aspect of Gauri is represented as a female figure standing upon the back of an alligator; she is required to be worshipped at home in the houses of her votaries who desire wealth and prosperity. She has four arms; in two of her hands are held the akshasūtra and the padma, while the other two are kept in the varada and abhaya poses respectively. (See fig. 1, Pl. CVIII.)



(Fig. 1.) Pārvatī: Stone: Ellora.



(Fig. 2.) Annapūrņādēvī : Ivory : Trivandram.

#### DEVI.

Rambhā is an aspect of the Dēvi said to be able to grant all the desires of her votaries; she is seated on an elephant. She is handsome and has four hands, which carry respectively the kamandalu, akshamālā, vajra and ankuša.

Totala is another aspect of Gauri who carries the śūla, akshamāla, daṇḍa and a white chauri. She is said to be able to destroy all sins.

Tripura. out of four of her hands the ankusa and the pasa, while the remaining ones are held in the varada and abhaya poses.

In a temple dedicated to Gauri the central figure should naturally be that of Gauri. On the left of the image of the central Gauri should be that of Siddhi, while on the right that of Sri. There should also be the images of Bhagavati and Sarasvati in places which are called the prishthakarna bhāga, Ganēśa in the north-east corner and Kumāra in the south-east corner of the temple. The door-keepers of the temple of Gauri are eight in number. They all keep one of their hands in the abhaya pose and carry in another a danda while the two other hands of Jayā and Vijayā,

two of the gate-keepers, are seen carrying ankusa and pāsa; of Ajitā and Aparājitā, the padma and pāsa; of Vibhaktā and Mangalā, the vajra, and ankusa; and of Mohini and Stambhini, the sankha and the padma.

The general appearance of this goddess is black, and she has long eyes. The colour of her face is either white or red. She wears a linga on her person, and has only two hands in which she holds the khadga and khēṭaka respectively. She is seated on a simhāsana. Her head is decorated with ornaments made of pearls. Bhūtamātā is worshipped by bhūtas, prētas, pišāchas, by Indra, Yakshas, Gandharvas, etc., and her abode is under an ašvattha tree (ficus religiosa).

- The figure representing this goddess is required to be sculptured as lying down on a bed with the eyes closed. It must be shaped very beautifully. The goddess keeps a drinking vessel near her, and has only two hands.
- Vāmā is represented as a female figure with one head and two arms, and is of terrific look possessing three eyes. She holds in one hand a kapāla and the other is in the abhaya pose. She wears a jaṭā-makuṭa on her

head. This goddess is supposed to confer all the desired good upon her votaries.

The goddess Jyēshṭhā is terrific and powerful, is of red complexion and is said to confer fortune upon her votaries and also destroy their enemies. She is described as the eldest of the group of eight goddesses beginning with Jyēshṭhā and ending with Manōnmanī. She has two hands in which she carries the kapāla and the bāṇa.

Raudri has a black face, is of a terrific look and is draped in red clothes. She is older than the other six goddesses whose descriptions follow.

Kālī is a goddess of dark colour, her face alone being red. She carries in her two hands a lotus and the kapāla. She is the destroyer of fear.

Kalavikarnikā is of a bluish colour and carries in her two hands the kapāla and the śakti. She is also understood to be capable of removing fear and giving rise to happiness.

Balavikarnikā is of grey colour, has long eyes and holds in her two hands the  $kap\bar{a}la$  and the  $japam\bar{a}l\bar{a}$ . She is the giver of peace to her worshippers.

Balapramathani is of a reddish or white com-Balapramathani. plexion and has two hands in which she carries the kapāla and the pāśa. She is the destroyer of all enemies.

Sarvabhūtadamanī is of deep red clour resembling that of the shoe-flower, and has tusks in her mouth; her belly is big and large. She carries the kapāla and the vajra in her two hands.

Manonmani is to be either of blue or of black complexion, should have a large face and should carry the kapāla and the khadya. She is also said to bestow wealth upon her votaries and to terrify their enemies.

This is a twin goddess of whom Vārunī has pendulous breasts and a flabby belly and is clad in red garments and carries in her hands the śūla and bāṇa. Otherwise she must be sculptured as a handsome woman. Chāmuṇḍā has large and long nails and several hands. This Chāmuṇḍā is said to be capable of attracting all to herself by means of her power.

Rakta-Chāmuṇḍā, also known as Yōgēśvari, is believed to be permeating throughmunda.

out the moveable and immoveable objects of the universe; her worshippers are,

supposed to attain this extraordinary power of permeating the whole universe. This goddess carries in her hands the *khadga*, *musala*, *halā* and a *pātra*.

Sivadūti has a faded look and a face suggesting that of a jackal. Her body is Sivaduti. emaciated, thin and wiry. It is ornamented with snakes; and she wears a garland of skulls. Her look is terrific. In her four hands she carries the rakta-pātra (a vessel to hold blood), khadga, śūla and māmsa (flesh). She is seated in the alidhasana attitude; near her is seen a khatvānga. According to another authority, the complexion of Sivadūti is said to be that of the midday sun; she has three eyes and hands, in the left ones of which are held a pātra (vessel) for holding blood, the gadā, khētaka, pāśa and in the right ones the padma, kuthāra, khadga and ankusa; she is adorned with ornaments set with all the nine gems and is worshipped by the gods, rishis and others.

Yōgēśvarī should have ten hands, three eyes, and should carry the śakti, khadga and damaru in three of her right hands and ghanţā, khēṭaka, khaṭvānga, and triśūla, in the four left ones. Nothing is mentioned about the remaining hands.

Bhairavi holds in her hands the pāśa and the ankuśa, and is of red complexion.

If the worshipper so desires, he may endow her figure with twelve arms.

This goddess is of the complexion of the rising sun and has three eyes.

TripurabhaiHer head is surrounded with a garland of skulls; a ratna-mākuṭa in which is inserted a crescent moon adorns the crown of her head and her chest is daubed with blood. In two of her hands are held the akshamālā and vidyā (is it jñāna-mudrā or a book?), while the others are held in the varada and abhaya poses.

Śivā is seated upon a bull and has three eyes; one of her hands is in the varada pose, another carries a damaru bound with a snake, the third hand carries the triśūla and the fourth is in the abhaya pose.

Kirti is adorned with costly ornaments set with superior gems. She has a very pretty waist and is seated on a blue lily, and also holds the same flower in one of her hands. In another hand she carries a kalasa (vessel). She smells of rice mixed with toddy.

## DEVI.

Siddhi is another goddess who is capable of bestowing all desired objects on her worshippers; she has her body covered with white sandal paste, is seated upon a white seat, and is decorated with white lotuses. She has a door-keeper attending upon her.

Riddhi is a goddess represented like a handsome woman seated in the vīrāsana
posture. She is fondly looking
into a mirror. Her forehead is marked with a
very pretty tilaka and the hair of her head is
done up neatly and beautifully. \* Chāmaras and
garlands are held on either side by attendant
women. She is also fond of playing on the flute
and the vīṇā.

This goddess is seated upon a padmāsana and is engaged in the practice of yōga.

Hers is a pacific and beautiful countenance; she wears a flat waist-zone and has also the yōga-paṭṭa going round the back and the two crossed legs. One of her hands is in the varada pose and the other holds the triśūla.

\* If we take तिलकालक of the Sanskrit text as a single word the description of this goddess ought to be changed as follows:—on her body is a black mole (something like the Śrivatsa mark on chest of Vishņu).

Dipti is a goddess full of radiating effulgence and is seated upon a chandrasana.

Rati is a very handsome looking goddess wearing such jewels as are generally worn in spring seasons. She is attached to playing on the  $v\bar{\imath}n\bar{a}$ . She is scented with  $kast\bar{u}ri$  and  $karp\bar{u}ra$ , and is carrying in her hands a danda and an  $aksham\bar{a}l\bar{a}$ . She is full of glee and is dancing in joy.

Svētā is bright as the moon and is seated on an white lotus.

Bhadrā is a goddess with four hands in which are found an akshamālā, nīlōtpala, a fruit and the śūla. She is seated on a bhadrāsana.

These twin goddesses should each hold in three out of four hands the \$\bar{sula}, padma vijaya.

out of four hands the \$\bar{sula}, padma akshamālā}; and the fourth hand is in the varada pose. The goddesses are seated upon a lion. They are also goddesses who fulfill all the desires of their votaries.

Kālī is a terrific goddess and has a peculiar smell about her calculated to create fear in the mind of all.

Ghantakarni. Ghantākarnī carries in her hands the ghantā and the trisūla.

#### DEVI.

Jayanti must also be sculptured as a very beautiful woman; her hands should be made to carry the kunta, śūla, khadga and khētaka. She is worshipped in thankfulness by those who are enjoying happiness.

Diti, who is praised by the asuras, is also worthy to be worshipped. She is to be shown as seated on a daṇḍāsana, and decorated with all ornaments. In her hands are to be held a nīlōtpala and a fruit and she carries a child on her lap.

Arundhati is a goddess who is free from anger, is draped in white clothes and is always austere. And in evidence of this latter quality she has to be sculptured as carrying in her hands patras (leaves), flowers and water indicating that she is intent upon offering worship to the gods. Her body is covered with sandal paste.

Aparājitā should be so shown as riding a lion; she is to be sculptured as a very strong woman carrying in her hands the pināka (Śiva's bow), bāṇa, khaḍga, and khēṭaka; she should have three eyes and the jaṭābhārā on the head, with the crescent of the moon in it. She has a snake Vāsuki as her wristlet.

This goddess has the face of a cow and the body of a handsome woman. She carries in her two hands a handful of grass and a kamandalu respectively, and is worshipped for the attainment of wealth and plenty and prosperity.

The abode of this goddess Krishnā is in the midst of agni-kuṇḍas or sacrificial fire-pits. She has four hands, two of which are in the añjali pose, and the two remaining ones carry the akshamālā and the kamaṇḍalu.

Indrakshi is a goddess with a bright countenance and a pair of hands in one of which she holds the vajra, and keeps the other in the varada pose. She is draped with a pair of yellow garments, decked with all ornaments and is surrounded by a number of youthful damsels. This is the aspect of the Dēvi which is worshipped by the apsaras women.

The youthful goddess Annapūrņā is of red complexion, having a face round as the full moon, three eyes and high breasts. In her left hand she carries a vessel set with rubies and containing in it honey: in the right hand she holds a spoon set with rubies and containing delicious rice. She is adorned with wristlets set with rubies, a hāra which rests

gracefully upon her chest and many other ornaments. (See fig. 2, Pl. CVIII.) She may have sometimes as many as four hands, in which case, two hands are to carry the pāśa and ankuśa and two others held in the abhaya and varada poses respectively. There should also be the crescent moon adorning the crown on her head.

Tulasidēvi is of dark complexion, with eyes resembling the petals of the lotus flower, and having four arms; of the four hands two are in the abhaya and varada poses and the other ones keep in them a lotus and a nīlōtpala. She is to be adorned with kirīṭa, hāra, kēyūra, kuṇḍalas and other ornaments, clothed in white garments and seated on a padmāsana (or on a lotus).

This goddess should be seated upon a horse, with one hand carrying a golden cane and the other holding the reins of the horse. She has three eyes; on her crown is the crescent moon.

The complexion of Bhuvanēśvarī is the red colour of the rising sun and she has three eyes. Her crown is adorned with the crescent moon and she is seen wearing all ornaments including kundalas, hāra, a broad belt round the waist and kankanas set with

rubies. She is seated upon a  $padm\bar{a}sana$ . In two of her hands are the  $p\bar{a}sa$  and the ankusa and the remaining hands are held in the abhaya and the varada poses.

Bālā is also a goddess of red complexion seated upon a padmāsana. She holds in two of her hands the akshamālā and the pustaka and the remaining ones are kept in the abhaya and the varada poses.

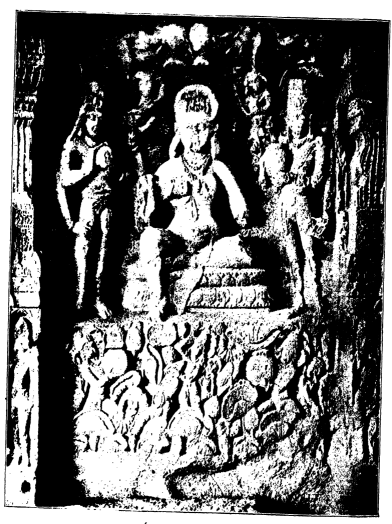
This goddess of black complexion should be seated upon a seat set with rubies, with one of her legs resting upon a lotus and her hands playing upon the vinā. There should be near her a parrot whose talk the goddess should be listening to. Rājamātangi is adorned with the crescent moon on her crown which is tied round with a garland of blue lilies, a tilaka on her forehead and all appropriate ornaments.

So far we have dealt with the images of Dēvī
either as directly or indirectly
associated with the cult of Śiva.

There is goddess-worship associated with the cult
of Vishņu and Brahmā as well. The goddess is
here invariably looked upon as the consort of the



Śrīdēvī: Stono: Mahābalipuram.



Śrīdēvī: Stone: Ellora.

# PLATE CXI.



Lakshmī: Stone: Mādeyūr.



Śrīdēvī: Ivory: Trivandram.

god; and chief among Vishnu's consort is Lakshmī. When the ocean of milk was churned for obtaining the ambrosials for the gods, many other valuable things came out from that ocean. The goddess of wealth Lakshmi, who became afterwards the consort of Vishnu, came out from that ocean then. Lakshmi is conceived to be treasured by her lord on the right side of his broad chest. She is known by several names, such as, Śri, Padmā and Kamalā. She is seated upon a padma and holds in each of her two hands a lotus. She is also adorned with a lotus garland. On either side is an elephant emptying water on her head from pots presented by attendant celestial maidens, (See Pls. CIX, CX and fig. 2, Pl. CXI). This goddess is of dark complexion according to the Vishnudharmottara. The Amsumadbhēdāgama describes her differently. According to it the colour of Lakshmi is to be golden yellow. She should wear golden ornaments set with rubies and other precious gems; in her ears there should be jewelled nakra-kundalas. The figure of Lakshmi has to be like that of a maiden who has just attained age and should be of very handsome appearance, with pretty eye-brows, eyes like the petals of a lotus, a full neck and a well developed waist. She should wear a bodice and be adorned with various ornaments on the head. In

her right hand she should carry a lotus flower and in the left hand a bilva fruit; she should be draped in beautiful clothing and her back should be broad and attractive. The waist zone should be a broad belt of artistic workmanship and should heighten the effect of her natural beauty.

The Silparatna alone mentions that the colour of Lakshmi is white and further says that in her left hand she holds the lotus and in the right hand the bilva fruit. It adds that she wears a necklace of pearls and is attended by two maidens who are waving the chamara near her. She must be bathed with water taken out of two exactly similar vessels. The figure of Lakshmi should have only two hands when she is by the side of Vishnu. But when she is worshipped in a separate temple she should have four hands, (See fig. 1, Pl. CXI), and be seated upon a lotus of eight petals placed upon a simhāsana. In one of the two right hands she should hold a lotus with a long stalk, and in the other a bilva fruit; the left hands should carry an amritaghata (a pot containing ambrosia) and a śankha respectively. Two elephants standing a little behind her should pour from pots pure water on her head for bathing her. On her head also there should be a lotus. She should be adorned with kēyūra and kankana.



Kollapura Mahalakshmī: Stone: Kolhapur.

In Karavīra (the modern Kolhapura) there is a temple dedicated exclusively to Mahālakshmī: it is therefore a very famous place of pilgrimage. The Viśvakarma-śāstra describes separately the figure of Mahālakshmī as found in this temple. She is represented as a small girl wearing various ornaments and looking very handsome. In her lower right hand is a pātra (vessel), and in the upper right hand the gadā named kaumādaki; in the lower left hand she holds a bilva fruit, and in the upper left hand the khāṭaka. On her head is a Linga, (See Pl. CXII). She has to be worshipped by those who are desirous of acquiring wealth.

It is conceived that Bhūmī or Bhūdēvī, meaning the Goddess Earth, is also a consort of Vishņu. Possibly this association of the Goddess Earth with Vishņu is due to his boar-incarnation. Bhūmī or Bhūdēvī is said to be of a light green colour resembling that of the tender sprouts of the paddy plant. Her head has to be adorned with a karanḍamakuṭa; and she should be made to wear ornaments of all kinds and be dressed in yellow clothes. Bhūmidēvī should be sculptured as a woman with two hands in which she should carry either lotuses or nīlōtpalas. She may be either sitting or standing

upon a padmapītha. This is the description of the goddess as she is found by the side of her lord Vishnu. The Pūrva-kāranāgama, however, gives a slightly different description of Bhūdēvi. She is said there to be of dark colour and to wear red clothes as well as a golden yajñōpavīta on her body. In the Vishnudharmottara we have it stated that her complexion is white, that she has four arms and carries in her four hands a ratna-pātra (a vessel filled with gems), sasya-patra (a vessel containing vegetables), õshadhi-pātra (a vessel containing medicinal herbs) and a lotus respectively. She should be seated upon the back of four diggajas or elephants of the quarters. This description is evidently that of the Goddess Earth when she is set up independently as a svayam-pradhāna object of worship and represents fully poetically all the characteristics of the earth, as the producer of plants, gems etc.

In addition to Lakshmī and Bhūdēvī, there are other goddesses associated with Vishņu in relation to some of his other incarnations. For instance Śitā was worshipped as the consort of Rāma, and Rukmiṇī, Satyabhāma and Rādhā as the consorts of Kṛishṇa. Even Subhadrā, the sister of Kṛishṇa, is associated with Vishṇu worship at Jagannath.



[To face page 377.]

Sarasvatī: Stone: Gudag.



Sarasvatī: Stone: Gangaikondasoļapuram.

[To face page 377.]



Sarasvatí: Stone: Bāgaļi.



Sarasvatī with a viņā: Stone: Haļōbidu.



Sarasvatī dancing: Stone: Haļēbīdu.

Sarasvati, the goddess of learning, is associated generally with Brahmā, who hap-Sarasvati. pens to be the creating god in the Hindu trinity. She is seated upon a white lotus, is of white complexion, and is draped in white clothes. She has four hands (See Pls. CXIII and CXV). In one of the right hands she holds an akshamālā and the other right hand is in the pose called vyākhyāna-mudrā; and in the left hands she carries respectively a book and a white lotus. Surrounding her there are standing a number of munis or sages engaged in worshipping her. She wears a yajñōpavīta on her person and has the jata-makuta on the head; otherwise also she is decked with various ornaments. This is according to the Amsumadbhēdāgama. But the Vishnudharmottara tells us that Sarasvati should be standing upon a white lotus and further substitutes the kamandalu in the place of the lotus in one of the left hands and makes the right hand with the vyākhyāna-mudrā carry instead a vīnā with a bamboo stem (See fig. 2, Pl. CXVI). In her standing posture she should be sculptured as a samabhanga image. The Amsumadbhēdāgama says that the kundalas of Sarasvati should be made of rubies but the Pūrva-kāranāgama prescribes for her, ear-rings of pearl (See Pl. CXIV, also fig. 1,

Pl. CXVII). Sarasvatī is described in the Sūta-Samhitā of the Skanda-purāṇa as a female figure having a jaṭā-makuṭa on her head, in which there is a crescent moon inserted. Her neck is of blue colour and she has three eyes. The Dēvīmāhātmya of the Mārkaṇḍēya-purāṇa describes her as holding in her hands an aṅkuṣa, a vīṇā, an akshamālā, and a pustaka. It is in this fashion that the Dēvī is represented in the Hoysaļa sculptures (See fig. 1, Pl. CXVI). It is obviously intended here that Sarasvatī is to be looked upon as a Śakti of Śiva. She is also sometimes conceived as a Śakti of Vishṇu. Indeed Lakshmī, Sarasvatī and Pārvatī are all identified with the one Dēvī.

In relation to the sculptures and castings of goddesses in South India, it may be observed that, in groups consisting of a god and two goddesses on either side, the goddess on the right is seen wearing the kucha-bandha (bodice) just as is worn at the present time by the Nambūdiri ladies under the name of mulaikkachchu or breast-band, and that the goddess on the left does not wear such a bodice. This is a noteworthy peculiarity. It may be particularly noticed in relation to the group of images consisting of Vishnu and his consorts Sri and Bhū (see Pls. XXII and fig. 2, Pl. LXII). The meaning of this difference in the sculpturing is not evident.



(Fig. 1.) Śāradādēvi : Ivory : Trivandram.



(Fig. 2.) Vārābī ; Stone: Vaishņavī. Tirunandikkarai.

By Diti were born to Kasyapa two sons known as Hiranyāksha and Hiranya-Sapta-matrikas. kaśipu. They were respectively killed by Vishnu in his Varāha-avatāra and Nrisimha-avatāra. Prahlāda, the son of Hiraņyāksha, became a devotee of Vishņu and renounced all concerns of worldly life. After him Andhakasura began to rule over the asuras. By piously practising a long series of austerities, he obtained several boons from Brahmā and became very powerful. He then began to cause annoyance to the devas; and they ran to Kailasa to complain to Siva about the troubles caused by the asura chief. Even as Siva was listening to their complaint, Andhakasura appeared at Kailasa with a view to carry away Pārvatī. Śiva thereupon got ready to fight the asura: he made the three well known snakes Vāsuki, Takshaka and Dhananjaya serve as his belt and bracelets. An asura named Nila, who had secretly planned to kill Siva came out in the meanwhile in the form of an elephant. Nandi came to know of this and informed Virabhadra: and he took the shape of the lion (the natural enemy of the elephant) and attacked and killed Nila. The skin of this elephant was presented by Virabhadra to Siva. It was worn by Siva as his upper garment. Clad with this curious garment

and ornamented with the serpents, and wielding his powerful trisūla, Šiva started out on his expedition against Andhakāsura taking with him his army consisting of the ganas. Vishnu and the other gods also went with him to offer help. But in the struggle that ensued Vishnu and other devas had to run away. At last Siva aimed his arrow and shot at the asura and wounded him: blood began to flow in profusion from the wound, and each drop of it as it touched the earth assumed the shape of another Andhakāsura. Thus, there arose thousands of Andhakāsuras to fight against Śiva. Immediately Siva thrust his trisula through the body of the original and real Andhakāsura and began to dance. Vishnu destroyed with his chakrāuudha the secondary asuras produced from the blood-drops. To stop the blood from falling on the earth, Siva created out of the flame that was issuing from his mouth a śakti called Yōgēśvari. Indra and other devas also sent their saktis to serve the same purpose. They are Brahmani, Māhēśvari, Kaumāri, Vaishņavi, Vārāhi. Indrāni and Chāmuṇḍa. These are the female counterparts of the gods, Brahmā, Mahēśvara, Kumāra, Vishnu, Varaha, Indra and Yama, and are armed with the same weapons, wear the same ornaments and ride the same vahanas and carry the same

banners as the corresponding male gods do. Such is the account of the origin of the Sapta-mātrikās or the seven Mother-Goddesses.

The Varāha-purāṇa, however, states that these Mother-Goddesses are eight in number and includes among them the goddess Yōgēśvarī mentioned above, although all other purāṇas and agamas mention them to be seven. The Varāha-purāṇa further says that these Mātrikās represent eight mental qualities which are morally bad; accordingly Yōgēśvarī represents kāma or desire; Māhēśvarī, krōdha or anger; Vaishṇavī, lōbha or covetousness; Brahmāṇī, mada or pride; Kaumārī, mōha or illusion; Indrāṇī, mātsarya or fault-finding; Yāmī or Chāmuṇḍā, paišunya, that is, tale-bearing; and Vārāhī, asūya or envy.

The seven Mātrikās caught all drops of blood as they fell in the battle between Siva and Andhakāsura, and thus stopped the further multiplication of secondary Andhakāsuras. In the struggle Andhakāsura finally lost his power known as asura-māyā and was defeated by Siva. Nevertheless through Siva's grace he gained a good end.

The Kūrma-purāņa continues further the story of the Mātrikās. After the chastisement of the asura Andhaka, Śiva commanded Bhairava and the Mātrikās to retire to the pātāļa-lōka, the

abode of the tāmasic and destructive Vishņu Nṛisimha. They accordingly did so; but very soon Bhairava, being only an amśa or part of Śiva, became merged in Śiva, and the Mātṛikās were left alone without any means of subsistence. They began to destroy everything in the universe for the purpose of feeding themselves. Bhairava then prayed to Nṛisimba to abstract from the Mātṛikās their destructive nature, and it was thereupon withdrawn from them.

According to the Varāha-purāṇa the account given above of Andhakāsura and the Mātrikās is an allegory; it represents  $\overline{A}tma-vidyā$  or spiritual wisdom as warring against andhakāra, the darkness of ignorance:  $\overline{\delta}tat-t\overline{\epsilon}$  sarvam-ākhyātamātma-vidyāmritam. The spirit of vidyā, represented by Śiva, fights with Andhakāsura, the darkness of avidyā. The more this is attempted to be attacked by vidyā, the more does it tend to increase for a time; this fact is represented by the multiplication of the figures of Andhakāsura. Unless the eight evil qualities,  $k\bar{a}ma$ ,  $kr\bar{o}dha$ , etc., are completely brought under the control of  $vidy\bar{a}$  and kept under restraint, it can never succeed in putting down  $andh\bar{a}k\bar{a}ra$ .

In the Suprabhēdāgama it is said that these seven Mātrikās were created by Brahmā for the

purpose of killing Nirrita. The general description of these goddesses is briefly given in the agama thus:—Brahmani should be sculptured like Brahmā; Māhēśvarī like Mahēśvara; Vaishnavī like Vishņu; Vārāhī as a short woman with an angry face and bearing a plough as her weapon; Indrani like Indra; and Chāmunda as a terrific woman. This last goddess should have her hair in a dishevelled condition, should possess a dark complexion and have four hands; she should wield the trisula in one of her hands and carry a kapāla in another. All the Mātrikās are to be seated images and should have two of their hands held in the varada and abhaya poses, while the other two hands should carry weapons appropriate to the male counterparts of the female powers. They are shown seated upon padmāsanās in the sculptures.

This goddess has four faces and a body bright as gold. In the back right hand she carries the  $s\bar{u}la$  and in the back left hand an  $aksham\bar{a}l\bar{a}$ ; the front right hand is in the abhaya pose and the front left hand in the varada pose. She is seated upon a red lotus and has the hamsa as her  $v\bar{a}hana$  as also the emblem of her banner. She wears a yellow garment ( $p\bar{u}t\bar{a}mbara$ ) and her head is adorned with a karandamakuta. Her situation is under a  $pal\bar{u}ta$  tree.

Such is the description of her in the Amsumad-bhēdāgama; the Vishnudharmōttara, as quoted in the Vāchaspatya, gives her six hands, the left ones of which are characterised by abhaya, pustaka (book) and kamanḍalu, while the right ones are characterised by varada, sūtra and sruva. It also adds that her dress is deer-skin. On the other hand, the Pūrva-kāranāgama agrees with the first work quoted above in ascribing only four hands to Brahmān, although it states that she carries the kamanḍalu and akshamālā in two of her hands and holds the other two in the abhaya and varada poses.

Vaishnavi carries in one of her right hands the chakra and in the corresponding left hand the śankha; her two other hands are held in the abhaya and the varada poses respectively. She has a lovely face and beautiful breasts, and is of dark complexion. Her eyes are pretty, and she wears a yellow garment. On her head is a kirīṭa-makuṭa. She is adorned with all the ornaments generally worn by Vishṇu, and the emblem of her banner as well as her vāhana is the Garuḍa. Her place is under a rāja-vriksha. The Vishṇudharmōttara states that like Brahmāṇi she has also six hands; the right hands are characterised by the qadā, padma and abhaya,

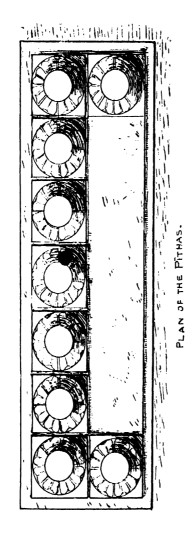




and the left ones by the sankha, chakra and varada. In the Dēvī-purāṇa she is represented as possessing four hands in which she carries sankha, chakra, gadā and padma. She wears the vanamālā, the characteristic garland of Vishņu. In respect of this last description, the Dēvī-purāṇa agrees with the Pūrva-kāraṇāgama.

The figure of Indrani has three eyes and four arms: in two of her hands she Indrani. carries the vajra and the sakti, the two other hands being respectively held in the varada and abhaya poses. The colour of this goddess is red, and she has on her head a kirīta: on her body she wears various ornaments. Her vahana as well as the emblem of her banner is the elephant, and her abode is under the kalpaka tree. According to the Vishnudharmottara, she should have a thousand eyes, and should be of golden colour; she should have six arms, four of the hands carrying the sūtra, vajra, kalaša (a pot), and pātra (a vessel) and the remaining hands being held in the varada and abhaya poses. The Dēvī-purāņa states that she carries the ankusa and the vaira only, and the Pūrva-kāranāgama mentions that she has only two eyes. According to the last authority the goddess Indrant holds a lotus in one of her hands.

The goddess Chāmuṇḍā has four arms and three eyes and is red in colour. Chamunda. Her hair is abundant and thick and bristles upwards. She has in one hand the kapāla (skull) and in another the śūla, while the other two hands are respectively in the varada and the abhaya poses. She wears a garland of skulls in the manner of the yajñōpavīta and is seated upon a padmāsana. Her garment is the tigerskin, and her abode is under a fig tree. Her seat, it is said in the Vishnudharmottara, is the dead body of a human being, and she has a terrific face with powerful tusks. She has a very emaciated body and sunken eyes and ten hands. The belly of this goddess is thin and apparently empty. She carries in her hands the following things; musala, kavacha, bāna, ankuša, khadga, khētakā, paša, dhanus, danda and parasu. To this description the Pūrvakāranāgama adds that she should have her mouth open and should wear on her head the digit of the moon even as Siva does; that her vahana is an owl and the emblem of her banner an eagle. In one of the left hands she carries as we have already said a kapāla which is filled with lumps of flesh; and in another left hand there is fire. In one right hand she holds a snake. She wears in her ears kundalas made of conch-shell (sankha-patra or kundala).





Māhēśvarī has four arms; two of which are in the varada and the abhaya poses respectively, while the remaining two hands carry the śūla and akshamālā. Her vāhana is the bull. This goddess is said in the Vishņudharmōttara to have five faces, each possessing three eyes, and she wears on her crown the crescent moon. Her colour is white and she has six arms; in four of the hands she carries the sūtra, damaru, śūla and ghanṭā, the two remaining hands being respectively in the varada and abhaya poses; her head is adorned with the jaṭā-makuṭa. Her banner also has the bull for its emblem.

of that of Subrahmanya who is known as Kumāra. Kaumārī has four hands, in two of which she carries the śakti and the kukkuta, the remaining two hands being respectively in the abhaya and the varada poses. Her vāhana is the peacock and this same bird forms the emblem on her banner. She has a makuta said to be bound with vāsikā or vāchikā. What this means cannot be found out. Her abode is under an udumbara or fig tree. She has, according to the Vishnudharmōttara, six faces and twelve arms; two of her hands are held respectively in the varada and the abhaya poses;

and she carries the sakti, dhvaja, daṇḍa, dhanus, bāṇa, ghaṇṭā, padma, pātra and parasu in her other hands. The Dēvīpurāṇa adds that her garland is made of red flowers, and the Pūrva-kāraṇāgama substitues the aṇkusa for kukkuṭa, and adds that the goddess should be so sculptured as to suggest the ideas of valour and courage.

Vārāhi has the face of a boar and the colour of the storm-cloud. She wears on Varahi. her head a karanda-makuta and is adorned with ornaments made of corals. She wields the hala and the śakti, and is seated under a kalpaka tree. Her vahana as well as the emblem on her banner is the elephant. To this description the Vishnudharmottara adds that she has a big belly; according to this authority, she has six hands, in four of which she carries the danda, khadga, khētaka and pāśa, the two remaining hands being held respectively in the abhaya and varada poses. The Pūrva-kāranāyama says that she carries the śārnga-dhanus, the hala and the musala as her She wears on her legs nupura-anklets.

We have already mentioned that on one side of the group of the Mother-Goddesses there is the figure of Ganesa, and on the other side that of Virabhadra. This latter god is described as having four arms and three eyes, and being of a pacific look.

On his head is a jaṭā-makuṭa, and he is decked with various ornaments. His colour is white. One of the right hands is in the abhaya pose and the other holds the śūla; one of the left hands is held in the varada pose and the other carries the gadā. He is seated on a padmāsana under a vaṭa-vṛiksha (banyan tree). His banner has the bull as its emblem. Gaṇēśa might be figured here either as standing or as seated on a padma-rūṭha.

The sculpturing of the Sapta-mātrikā group of gods and goddesses found in the cave temples of Ellora conform largely to the descriptions given above. They, however, differ in a few points; for instance, the goddesses in some cases are all made alike with a single face each; and these are distinguished from each other by their weapons and the lanchhanas or emblems worked out below them in small niches or countersunk panels. Brahmani is recognised by the small figure of a swan sculptured in the seat below. In some cases the goddesses are each provided with a child, which is placed either on the lap or is made to stand by the side. The group is invariably made up of the seven seated mothers flanked on either side by Virabhadra who is seen playing upon a vina and Vinayaka, there being some blood-thirsty ghosts surrounding Chamunda.

The worship of Jyeshthadevi appears to be very old. The Bodhayana-Grihya-Jyeshthadevi. Sūtras contain a chapter dealing with the worship of this goddess. One of the Srivaishnava Alvars (saints), called Tondar-adippodi, meaning the dust of the feet of God's devotees, refers in derision to the worship offered to this goddess by people in the vain hope of acquiring the fulfilment of their desires, while there is the great god Vishņu, the conferor of all boons, whom they forget altogether. We know of several temples in which the image of this  $d\bar{e}v\bar{i}$  is still seen to be occupying a corner, though not receiving any worship; in many other temples the image of this goddess is pulled out of the seat and thrown away; and even educated people do not understand what this rejected piece of sculpture is intended to represent. Strange stories are concocted in modern times in connection with the image of Jyeshthadevi; and they are introduced into Sthalapuranas. In a place called Nangapuram in the Trichinopoly District there is a Siva temple belonging to the Chola period. It is known to have been built in honour of a Chola princess. The first part of the name of the village means a maiden, referring evidently to Ariñjigai, the Chôla princess. The people of this village point out an image of Jyesh-

# PLATE CXXI.



[To face page 391.]

thadevi and assert that it represents a Chola princess who was born with the face of a jackal. The story is that the king, feeling sorry for the deformation of his child prayed to god that her jackal-face might be removed from her. Then his god appeared to him in a dream and told him that if he built a temple for Siva in the village of Nangapuram, and made his daughter visit and worship the god set up in it, she would immediately lose the face of the jackal and obtain instead the normal face of a woman. This, they say, happened accordingly; and in proof of the correctness of the story, they direct our attention to the figure with the bull's face sitting on the right of Jyeshthadevi and say that it is the princess before she visited the temple and lost her jackal-face and that the figure to the left of this is the lady as she became after she offered worship to Siva in the newly constructed temple (Cf. Pl. CXXI). They, however, give no explanation at all regarding the central figure.

Another equally remarkable instance of forgetfulness in relation to the image of this goddess is noticeable in the famous temple of Siva at Tirupparangungam near Madura. About the end of the eighth century A.D., a pious queen of the then reigning Pāṇḍya king, Jaṭilavarman Parāntaka Pāṇḍya, had a shrine of Durgā excavated in the rock

near the shrine of Siva and got sculptured near it the image also of Jyeshthadevi in half relief. These facts are even now found recorded in an epigraph very near to the group of the Jyeshthadevi images there. Tirupparangunram is in fact one of the few famous sacred places dedicated to the worship of Subrahmanya now. But, unfortunately, there is neither a shrine for that god nor a sculptured representation of him in that place. Pilgrims go there, nevertheless, by thousands on days sacred to Subrahmanya, believing that the group of Jyēshthādēvi images—which are the principal objects of worship there—in some manner or other represents that god. Possibly at some period in the history of that temple, the central figure of the Jyeshthadevi group came to be draped in masculine god's clothes and to be called Subrahmanya, the figure to the right being understood to be Nandikēśvara, the steward of Śiva's household, and the figure of the female to the left being taken to be the first wife of Subrahmanya. The pūjāri accounted for the absence of the second wife by stating that the god is sculptured there as he was, before he took his second wife. This so-called image of Subrahmanya has by its side a silver sakti (weapon) dedicated perhaps by a pious worshipper. The crow-banner found by the side of Jveshthadevi

in the sculpture is explained to be the cock-banner of Subrahmanya. To the pūjāri the absence of six heads, of two wives and of the peacock vāhana as well as many other details characteristic of Subrahmanya, did not matter very much. Even the noticeably female form of the central image did not make him hesitate in asserting his opinion that the central figure in the group is indeed that of Subrahmanya.

According to the description of Jyeshthadevi, as given in Sanskrit works, she is a goddess with two arms and two eyes, with big cheeks and large pendulous breasts descending as far as the navel, with a flabby belly, thick thighs, raised nose, hanging lower lip, and is in colour as dark as ink. Her legs have to be hanging down in front of the Bhadrasana on which she is seated. Her hair is done up in a knot, and on the forehead a tilaka is marked. She wears a makuta on her head; in her right hand she holds a nīlotpala flower, and the other hand rests upon the seat. One authority, however, states that she should carry a nīlotpala in one hand and keep the other in the abhaya pose. In actual sculptures, she is often seen with the right hand in the abhaya pose and the left hand made to rest upon her thigh (See Pl. CXXI); sometimes in the sculptures the right hand holds

the nīlōtpala flower and the left hand rests upon the seat. (See Pl. CXXII and CXXIII.)

On the right of Jyēshṭhādēvī is the image of a bull-faced human being with two arms. In the right hand of this image there is a danda (stick), and a rope is held in the left hand. In the Pūrva-kāraṇāgama this being is declared to be the half-bovine son of the Dēvī. The right leg of this figure is hanging down, while the left one is made to rest upon the seat. The colour of the body is white, the Suprabhēdāgama saying that it is blood red. This image is decked with all ornaments; on its head is a kirīṭa, and it is clothed in silk garments.

On the left of the Dēvī is a female figure, whom the Amsumadbhēdāgama calls Agnimatha. (?) She is a maiden with a pretty bosom and of youthful appearance. Clad in red clothes, adorned with all ornaments and with a karaṇḍa-makuṭa on her head, she is seated with her left leg hanging down and the right folded and made to rest on the seat. Her colour is jet black. In her right hand she holds a nīlōtpala flower. The Pūrva-kāraṇāgama calls her the daughter of the Dēvī.

The emblem on the banner of Jyeshthadevi is the crow and her vahana is an ass.

When the ocean of milk was churned Jyeshtha was born before Lakshmi, and no one wished



Jyēshṭhādēvī: Stone: Madras Museum.

### PLATE CXXIII.



Jyështhadëvi: Stone: Kumbhakonam.

to marry her. The *rishi* Kapila took her for his wife and therefore she is known as Kapilapatni.

The side-images in the Jyeshthadevi group must come up as high as her shoulders.

In the old Tamil nighanțus the names of Jyēshṭhā are given as follows: Mugaḍi, Tauvai, Kaladi, Mūdēvi, the crow-bannered, the ass-rider, Kēṭṭai, the bad woman and Ēkavēṇi. Her weapon is said to be the sweeping broom.

There are two kinds of images of Jyēshṭhā, says the Vishnudharmōttara, namely, the Rakta-Jyēshṭhā and Nila-Jyēshṭhā; both of them are seated figures having their feet touching the ground. They have each only one pair of hands. These forms of the goddess are to be praised and propitiated by heroes.

The Linga-purana has an interesting account of Jyēshṭhādēvī which is somewhat different from what has been given above. When the ocean of milk was churned to obtain the immortalising ambrosia for the gods, kāļakūṭa-visha, the all-destroying cosmic poison, came out first from that ocean; then came Jyēshṭhādēvī. A Brāhmaṇa rishi named Dussaha married her and was taking her home with him. He perceived in her on the way a peculiar trait which he was not able to comprehend. He noticed her closing her ears

wherever there was the singing of the praise of Vishnu or the uttering of the prayers offered to Siva, or any other good thing was being mentioned or done. Once upon a time he went with his wife to the forest for tapas, but the lady could not endure to see him so engaged, and consequently left him alone there and quietly returned home. The poor rishi had at last to promise to her that he would no longer engage himself in any virtuous acts, which were displeasing to her, before he could reside with her in his house. Just about that time Mārkandēya came there; and poor Dussaha then opened out to him his heart and explained to him the peculiar nature of his wife and asked him for advice as to what places he might visit without causing annoyance to his wife. He was advised Mārkaṇḍēya that he might go with her to all places where inauspicious acts were being done or inauspicious words were being uttered; and gave a long list of acts of which the following are a few:wherever there was quarrel between husband and wife in a household, Jyeshthadevi might be taken there; she might also be taken to places of Bauddha and non-Vaidik forms of worship; again, she might be asked to take her place in houses where the elders enjoy pleasures, such as eating anything good, without first offering the good things to the children

to eat. After giving this advice, Markandeya departed. The rishi Dussaha then called his wife and told her that he was going to the Rasatalaloka to find out there a good place for them both to live in without anything to disturb them, and asked his wife to stay, till his return, in a place midway between his asrama and the pond near by, and was getting ready to start on his journey. Jyēshthādēvī asked the rishi how she was to sustain herself till he returned, and who would help her with the things she wanted; the rishi replied that women would offer her bali, which would be more than enough for her to feed herself satisfactorily, and added that she should not visit the houses of any of those women who offered her oblations. Promising to return as early as possible, the rishi went to the tank near his abode and plunged into it with a view to reach the lower world Rasatala, and never again returned. Ever since that time, this poor abandoned wife is said to have been wandering here and there and making the hills and the plains outside inhabited villages her abode from time to time. She once happened to meet Vishnu, whom she entreated to prescribe for her some avocation to while away the tedium of being all alone. He thereupon permitted her to go and live with those who offered worship to him exclusively, with a

distinct disregard in their hearts for Siva and the other gods. On leaving her after bestowing this boon he went on muttering the *Rudramantra* to safe-guard himself from the evil influence of Jyēshṭhā otherwise called Alakshmī. Vishṇubhaktas and women must therefore offer oblations to Jyēshṭhādēvī.

An explanation of the worship of Jyeshthadevi is found in the Saivagamas. The Siddhantasārāvaļi of Trilochana Śivāchārya and the commentary on it give what follows:-Parāśakti, in the form of Vāmā, is the author of the pancha-krityas, or the five acts called srishthi, sthiti, samhara, tirodhana and anugraha. She, therefore, assumes the eight forms representing the eight tattvas. They are, Vāmā as prithvīmayī, Jyēshthā as jalarūpinī, Raudri as agniyākārā, Kāli as vāyvākārā, Kalavikarani as ākāšarūpiņī, Balavikarani as chandrarūpinī; Balapramathanī as sūryarūpā; her two other forms are—Sarvabhūtadamani as atmarūpā, and Manonmayi as Parāśakti. Now, Vāmā means a beautiful damsel. Although each of the five bhūtas or elements has its own peculiar characteristic quality when pure and unalloyed, still, it is conceived that, ordinarily, all the elements except ākāša are not unalloyed and therefore possess mixed characteristics. Among such alloyed elements

prithvi, or the earth-element, is the most alloyed, and possesses the characteristic qualities of all the five elements; and hence Vāmā, the beautiful, is said to be presiding over prithvi. The manifestation of Śiva, or Murtiśvara, corresponding to his creative function (srishthi), is called Vāmadēva, as he is the lord of Vāmā.

Jyēshṭhā, who is  $jalamay\bar{\imath}$ , is the representative of sthithi. The Mūrtīśvara of jala is Jyēshṭha, and he is the lord of Jyēshṭhādēvī. Raudri represents the sakti of the agni-tattva. The Mūrtīśvara of agni is Paśupati, who is no other than Rudra, the lord of Raudrī.  $Pr\bar{a}na$  is the property of time  $(k\bar{a}la)$ ; hence Kālī īs the sakti presiding over the element  $v\bar{a}yu$ . The Mūrtīśvara of  $v\bar{a}yu$ -tattva is Kāla, and he is the husband of Kālī.

The part kala in the name Kalavikarani, means a limb, and vikarani indicates absence. Hence Kalavikarani means 'free of limbs,' that is, undivided. Indivisibility is the characteristic feature of akāśa; therefore this goddess is made to represent akāśa-tattva. Her lord and corresponding Mūrtiśvara is Bhīma. He is Kalavikarana, and his consort is Kalavikaranī.

That which augments strength is Balavikarani. Chandra (moon) is conceived to influence the production of oshadhis (medical herbs) which

give health and strength; therefore Balavikarani represents the moon looked upon as a tattva. Her husband is Mahādēva.

Balapramathani means the destroyer of bala or strength. Sūrya (sun) is hot and enervating; hence this śakti represents the sun as a tattva. The Mūrtiśvara corresponding to this goddess is Ugra. He is the destroyer of all paśas or bonds.

The *śakti* that holds under control all the activities of all the souls is Sarva-bhūtadamanī. She is ātma-mūrti and her Mūrtiśvara is Yajamāna.

Mononmani is the *šakti* that unites aspiring souls with the Universal Lord, Siva, after removing from them their *mala* or dirt of sin. Her lord is Paraśiva.

Such is the explanation of the functions of these goddesses. The very large variety of the goddesses herein noticed cannot but be striking. Their number is indeed even more. Hindu theology and philosophy account for their variety and numerousness by endeavouring to evolve them as representative powers out of fundamental philosophical principles. But a student with the historical turn of mind cannot fail to see in the very numerousness and variety of these goddesses a striking proof of the gradual affiliation of non-Āryan deities of all sorts to the institutions of expanding Hinduism.



# APPENDIX A.

A DESCRIPTION OF THE PLAN AND OF THE DISPOSITION OF PARIVARADEVATAS IN A VISHNU TEMPLE OF SEVEN AVARANAS.

According to the Vaikhanasagama, that temple of Vishnu which has only one avarana or circuit and contains the images of the central Vishnu, Vishvaksēna, Śrībhūta, Garuda, Chakra, Dhvaja, Śankha, and Mahābhūta is considered to be the most inferior (adhamadhama) one. If, in addition to the above mentioned deities, there be also the Vimānapālas and Lokapālas, it is said to belong to the Adhamamadhyama class of temples. ple with a second avarana together with the images that are to be found in it, as also those of Havirakshaka, Pushparakshaka and Balirakshaka is classed as the adhamottama temple. If there be a third avarana with the necessary images in it. the temple is of the Madhyamadhama class. in addition to the above, there happens to be a fourth avarana with all the images in it, the temple is considered to be of the Madhyamamadhyama

class. The addition of the images of Kuhū, Anumiti, Jayā etc., and the Sapta-mātrikas, makes it one of the madhyamattama variety. If the fifth avarana together with the images that are to be in it is added to the above, the temple becomes one of the uttamadham/i class. The addition of a sixth avarana with all the images in it makes the temple one of the uttamamadhyama class. A temple with seven avaranas is an ideal temple and is said to be of the uttamottama class. The above classification is with respect to the number of avaranas or prakaras, found in a temple. There is another classification based upon the number of images found in the temple. A temple with Vishvaksēna, Garuda, Śribhūta, Nyaksha and Bhūtapitha, a group which goes by the name of pancha-parivara, is said to belong to the adhamādhama variety. The addition of Indra. and the other Lokapalas, Surya, Chakra and Śańkha converts the temple into one of the adhamamadhyama class. If, further, the images of Vivasyan, Mitra, Kshatta, Dhvaja and Yūthadhipa are found in it, the temple is said to belong to the adhamottama class. The addition of the images of Siddhi, Śri, Havihpāla, Skanda, Vighnēśa the Sapta-mātrikās, Purusha, Jyēshthā, Bhārgava, and Brahmā renders the temple into one of

#### PARIVAR ADEVATAS.

the madhyamadhama variety. The temple is of the madhyamamadhyama class if, with the images of the above mentioned deities, there are also those of Bhaskara, Angaraka, Durga, the seven Rohinis, Manda, Budha, Brihaspati and Purusha in the third avarana. Is in addition to those above mentioned, there are the images of Jyeshtha, Sukra, Ganga, the Saptarishis, Brahma, Chandra, Rudra, the Aśvins, Kapila, the five Bhūtas, and Sarasvati in the fourth avarana, the temple is of the madhyamottama variety. It is of the uttamadhama class if there are in addition to the images already mentioned those of Prithvi, Mitra, Nara. Dharma, Dhātrī, Svarapriyā, Pushpēśa, Vyāhriti, Dasra, Bhava, Manu and Mahāvīra. will be considered a temple of the uttamamadhyama class if there are the Ekādaśa Rudras and the Dvādaśa Ādityas also; and it would become a temple of the uttamottama class if there are further the images of Balirakshaka, the eight Vasus, Jayā The Vaikhānasāgama also gives the number of archakas or the officiating priests and the paricharakas or the servants that are to be employed in each one of the above mentioned varieties of temples. For the uttamottama class of temple it is said that there should be twenty archakas and one hundred paricharakas. Excepting the famous

temple of Ranganatha in Śrīrangam there does not appear to be any other ancient temple in India with seven āvaraṇas. Before the time of Ramānuja this temple followed the Vaikhānasāgama and therefore we find even to this day a number of small shrines in all the āvaraṇas, but after Rāmānuja introduced the Pāncharātrāgama in Śrīrangam, the images of the Śrīvaishṇava saints and āchāryas were set up along with the images of the deities already found in them. The plan of a Vishṇu temple having seven āvaraṇas with the names of the deities that are required to be consecrated in them is appended.

Besides the deities enumerated above a few others are also mentioned as being found in a uttamottama temple in a place called the karmārchāsthāna in the second or the third āvaraṇa of the main temple where the utsava and other bēras or images are enshrined. This place itself appears to be surrounded by three āvaraṇas. In the first or the second āvaraṇa of the main temple, the water required for bathing the images should be kept in a room situated between the east and north-east facing the central shrine and guarded by Purusha. Near this place where the water is stored, the washed clothes required for draping the images should be dried, and the flowers required

#### PARIVARADEVATAS.

for making garlands should be stored, the latter being under the guardianship of Pushparakshaka and the former under Tvashta. The bed-room (Śayyādēśa or Palliyarai) for the utsava-bēra should be situated between the east and south-east of the first or the second avarana and should be guarded by Kaumodaki. The kitchen should occupy the south-east corner of the second or the third avarana; it should consist of four quarters (\$\bar{a}l\bar{a}s\); in the southern quarter known as the homasthana should be the nityagni-kunda required for the daily fire sacrifices (agni-kārya) which should be guarded by Balirakshaka. In the western quarter of the kitchen and on the north of its entrance should be stored rice and other articles required for cooking, under the guardianship of Chainunda. The ovens should occupy the whole length of the eastern quarter-from the north end to the south end. The guardian of this quarter named Havirakshaka should be set up here. Like the room where water is stored, the kitchen should also face the central shrine.

Round the neck of the dome of the vimāna of the central shrine should be placed the four guardians of the vimāna, namely, Nyaksha, Vivasvān, Mitra and Kshattā facing outwards. The gates should be guarded by three pairs of

dvāradēvas of whom Dhāta and Vidhāta facing the north and the south respectively should be situated on either door-posts of the central shrine. On the door-sill of the same gateway the deity named Bhuvanga should be conceived as lying with his head towards the south and the feet towards the north and facing upwards. officiating priests (archakas) should not cross Bhuvanga except when they enter the shrine on duty. On the lintel of the same gateway and directly above the door-sill occupied by Bhuvanga, the deity named Patanga should be conceived as facing downwards with his head towards the north and feet towards the south. Patira and Varuna are conceived as occupying the right and the left doors respectively of the same gateway.

In the accompanying plan of an ideal Vishnu temple, the letters N, E, S, and W stand for north, east, south and west respectively, the directions which the images are required to face. In the case of those images where nothing is mentioned about the directions which they should face, they are shown tentatively by the same letters, but enclosed in square brackets.

# AN ALPHABETICAL LIST OF THE PARIVARADEVATAS.

|                |         | Avaran | 18. |                 |          | Avar | ana. |
|----------------|---------|--------|-----|-----------------|----------|------|------|
| Achyuta        | •••     | •••    | 1   | Chaṇḍa          | Out-side | the  | 7th  |
| <b>Aditya</b>  | •••     |        | 7   | āvara <b>ņa</b> |          |      |      |
| Adityas (the   | twelve) | •••    | 5   | Chandrābhā      | •••      |      | 6    |
| Agni           | •••     | 2, 4,  | 7   | Dandadhara      | •••      | •••  | 7    |
| Akshahantā     | •••     | •••    | 7   | Dhanada         | •••      | •••  | 7    |
| Akshata        |         | •••    | 4   | Dhātri or M     | ābakāli  | •••  | 3    |
| Angāraka       |         | •••    | 2   | Dhvaja          | •••      |      | 5    |
| Aniruddha      | •••     | •••    | 1   | Durgā           | •••      | •••  | 3    |
| Anumiti        | •••     | •••    | 5   | Ēkādaśa Ru      | dras     |      | 5    |
| Abāpavatsas    | •••     | •••    | 7   | Gandharvas      | •••      | •••  | 5    |
| Apsarasas      | •••     |        | 5   | Gangā           | •••      | •••  | 3    |
| Aryamā         | •••     | •••    | 7   | Garuḍa          |          |      | 2    |
| Asura          | •••     | •••    | 6   | Gavishtha       | •••      |      | 4    |
| <b>Aśv</b> ins | •••     | •••    | 5   | Guha            | •••      | •••  | 4    |
| Atharva        | •••     | •••    | 4   | Haléśa          | •••      |      | 6    |
| Balida         | •••     | •••    | 5   | Harini          | •••      | •••  | 4    |
| Brahmā         | •••     | •••    | 7   | Indra           | •••      |      | 2, 7 |
| Brihaspati     | •••     | •••    | 2   | Indraja         | •••      | •••  | 7    |
| Budha          | •••     | •••    | 2   | Īśa             | •••      | •••  | .7   |
| Chakra         | •••     | •••    | 3   | Īśana           | •••      | •••  | 2    |
| Obakrach ūdi   | •••     | •••    | 7   | Īsitātmā        | •••      | •••  | 2    |

| Avarana.                 |               |          | Avarana. |              |               | na.   |     |
|--------------------------|---------------|----------|----------|--------------|---------------|-------|-----|
| <b>Jāmbava</b>           | •••           | •••      | 6        | Prachanda    | Outside       | the 7 | 'th |
| Javana                   | •••           | •••      | 7        | āvaraņa      |               | •••   |     |
| Jayā and otl             | 16 <b>7</b> 8 | •••      | 5        | Prablāda     | •••           | •••   | 6   |
| Jyēsbįbā                 | •••           | •••      | 3        | Prajāpati    | •••           | •••   | 6   |
| Kāminī                   | •••           | •••      | 6        | Prāņa        | •••           | •••   | 5   |
| Kapila                   | ••            | •••      | 1        | Punya        | •••           | •••   | 1   |
| Kētu                     | •••           | •••      | 2        | Purusha      | •••           | •••   | 1   |
| Kinnaras (a              | pair of)      |          | 6        | Rāhu         | •••           | •••   | 2   |
| Kubēra                   | •             |          | 2        | Rākā         | •••           | •••   | 3   |
| Kuhū                     | •••           |          | 5        | Ŗik          | •••           | •••   | 4   |
| Kūthini and              |               | Rōh      | ni-      | Ŗitus (six)  | •••           | •••   | 6   |
| nis                      | 011           |          | 5        | Rudra        | •••           | •••.  | 7   |
| Madana                   |               |          | 6        | Rudraja      | •••           | •••   | 7   |
| Manika                   | <br>Central   | <br>Qhri | •        | Sāma         | •••           | •••   | 4   |
| Maruts                   | 00            |          | 5        | Samhlädinf   | •••           | •••   | 3   |
| Māyā                     | •••           | •••      | 3        | Śanaiśchara  | •••           | • • • | 2   |
| Mitra                    |               | •••      | 4        | Sandhyā      | Central       | Shri  | ne  |
| Mudgala                  |               | •••      | 6        | Sankhachudi  | i             |       | 7   |
| Munis                    | •••           | •••      | 5        | Sapta-mātrik | (ās           | •••   | 5   |
| Nanda                    |               |          |          | Saritpati    |               | •••   | 7   |
| Nanda<br>Nārada          | •••           | •••      | 6<br>6   | Sarasvati or | Siddhi        | •••   | 3   |
| Narasimha                | •••           | •••      | 2        | Śārṅga       | •••           | •••   | 2   |
| Nārāyaņa                 | •••           | •••      | 3        | Sarvavidyēśv | ar <b>a</b> s | •••   | 6   |
| Narmadā                  | •••           | •••      | 1        | Sarvõdvaha   | •••           | •••   | 2   |
| Nirruti                  | •••           |          | 7        | Śatarudras   | •••           | •••   | 5   |
| •                        | •••           |          |          | Satya        | •••           |       | 1   |
| Pānchajanya<br>Pāsabhrit | •••           | •••      | 4        | Savitri      | •••           | •••   | 7   |
| Pavana                   | •••           | •••      | 7<br>4   | Sāvitra      | •••           | •••   | 7   |
| Pavitra                  | •••           | •••      | 4        | Sindhu       |               |       | 8   |
| T MAINIG                 | •••           | •••      | 3        | DINGNU       | •••           | •••   | U   |

### PARIVARADEVATAS.

|                |         | Avarar | Avarana. |              |     |     |   |
|----------------|---------|--------|----------|--------------|-----|-----|---|
| Sinīvālī       | •••     |        | 3        | Turhana      | ••• |     | 5 |
| Śiva           | •••     | •••    | 4        | Vāmana       | ••• | ••• | 2 |
| Sōma           | •••     | 2,     | 7        | Varāha       | ••• | ••• | 2 |
| Subhadra       | •••     | •••    | 2        | Varuņa       | ••• | ••• | 2 |
| Sukra          | •••     |        | 2        | Vasus (eight | )   | ••• | 5 |
| Sunanda or     | Sundara | •••    | 6        | Vatsaras     |     | ••• | 5 |
| Sundari        | •••     |        | 3        | Vāyu         |     | 2,  | 4 |
| Surā           | •••     | •••    | 3        | Vidyādharas  |     | ••• | 5 |
| Sūrya          | •••     | •••    | 2        | Vikhanasa    | ••• | ••• | 1 |
| Śri            | •••     | •••    | 3        | Vipa.        |     | ••• | 6 |
| Śribhūta       | •••     | •••    | 1        | Vishņu       | ••• | ••• | 4 |
| Svadhā         |         |        | 3        | Vishvaksēna  |     | ••• | 1 |
| Svāhā          | •••     | •••    | 3        | Vyājanī      |     | ••• | 6 |
| Takshaka       |         |        | 4        | Yajña        |     | ••• | 1 |
| Tāpasa         | •••     | •••    | 1        | Yajus        | ••• | ••• | 4 |
| <b>T</b> irtha | •••     |        | 2        | Yaksha       | ••• | ••• | 6 |
| Tōya           |         |        | 4        | Yama         | ••• | 2,  | 7 |
| Trivíkrama     | •••     | •••    | 2        | Yamunā       |     | ••• | 3 |
| Tumburu        |         |        | 6        | Yüthādhina   |     |     | 9 |

# ध्रुवबेरम् ।

अथ देवस्य देव्यादीनां वर्णवाहनकेत्वादीन्व्याख्यास्यामः । वर्णवाहनकेतुनामनक्षत्रपत्नीबीजाक्षरादीञ् झात्वाचियेत् । अन्यथा चिदसुरा गृह्वीयुः । देवः कृतयुगे श्वेतवर्णखेतायुगे रुक्मामो द्वापरे रक्तामः कछौ श्यामामस्तवेषु श्यामवर्णो वा । सर्वेषां वर्णानां श्यामं मुख्यम् । तस्माच्छ्यामवर्णः पीताम्बरघरः किरीटकेयूरप्रचम्बयक्कोपवीती श्रीवत्साङ्गश्चतुर्भुजश्चक्षचक्षघरोऽमयकव्यवछम्बितहस्तो गरुडध्वज-वाहन ओङ्कारबीजः श्रवणजः पञ्चशब्दरवो दक्षिणवामयोः श्रीभूमि-सहितो विष्णुं महाविष्णुं सदाविष्णुं सर्वव्यापिनमिति चतुर्मूर्तिमन्त्रेर-चयेत् । अथवा पञ्चमूर्तिमन्त्रेरचयेदिति केचित् ।

## प्रथमावरणदेवाः ।

तत्त्राच्या पुरुषः प्राङ्मुखः श्वतामः पीतवासाम्बद्धर्मुज-रशङ्कचक्रधरस्सर्वामरणभूषितः श्रीमेदिनीम्यां संयुक्तः पुरुषः पुरुषात्मकं परमपुरुषं धर्ममयमिति ।

भाग्नेय्यां कपिछः प्राङ्मुखः श्वेताभाऽष्टहस्तो दक्षिणे चैकहस्तेन भभयप्रदः अन्येश्वक्रासिहलधरो वामे चैकहस्तेन कटिमवलम्ब्यान्येश्व शङ्खचापःदण्डधरो रक्तवासा मकुटादिसर्वाभरणभूषितो गायत्री सावि-त्रीसंयुक्तः कपिलः कपिलं मुनिवरं शुद्धं वेदरूपिणमिति ।

दक्षिणे दक्षिणामुखोऽअनामो रक्तााम्बरधरश्चतुर्भुजशश्चचक-धरस्सर्वाभरणमूपितो धृतिपौष्णीम्यां सहितस्सत्यं सत्यात्मकं झानमयं संहारमयमिति ।

नैर्ऋत्यां पश्चिमाभिमुखस्ततत्त्वामीकरामश्चतुश्शृङ्गो द्विशीर्षस्ततः हस्तश्शङ्क्वकाञ्यदर्वीस्नुक्सृवजुहूपधरिक्षपादो रक्तवस्त्रधरसर्वाभरण-भूषितो दक्षिणवामयोस्स्वाहास्वधायुक्तो यज्ञो यज्ञं सर्वदेवमयं पुण्यं ऋतुमिति।

पश्चिमे पश्चिमाभिमुखश्चतुर्भुजस्सर्वाभरणभूषितः कनकाभः इयामाम्बरघरः पवित्रीक्षोणीभ्यां युक्तोऽच्युतोऽच्युतमपरिमितैश्वर्यै श्रीपतिमिति ।

वायव्ये पश्चिमाभिमुखस्स्तिटिकाभस्त्यामाम्बरधरोऽभयवरदहस्तः श्रीवत्साङ्कस्तर्वाभरणभूषितः कमलावनीभ्यां युक्तो नारायणो नारायणं जगनाथं देवदेवं श्रयीमयमिति ।

पाशेति पाठान्तरम् । † एतदादर्शान्तरे न

उत्तरे चोत्तराभिमुखः प्रवालाभो नवससपञ्चफणान्वितानन्तो-साङ्गे आसीनः पुष्पाम्बरधरस्सर्वाभरणभूषितश्चतुर्भुजश्शङ्कचक्रधरः प्रमोदायिनीमहीयुक्तोऽनिरुद्धोऽनिरुद्धं महान्तं वैराग्यं सर्वतेजोमय-मिति ।

ऐशान्यां प्राङ्मुखस्तरुणादित्यसङ्गाशश्चतुर्भुजः शङ्कचक्रधरः श्रीवत्सवक्षास्सर्वाभरणसंयुक्तः श्वेतवस्त्रोत्तरीयोपवीती दक्षिणवामयो-रिन्दिराधरणीम्यां युक्तः पुण्यः पुण्यं पुण्यात्मकं पुण्यमूर्ति पुण्यदा-यिनमिति ।

### द्वितीयावरणदेवाः।

द्वितीयावरणे प्राच्यां वराहः प्राक्सुखरुयामामश्चतुर्भुजरशङ्ख-चक्रधरस्पर्वाभरणभूषितो रक्ताम्बरो वराहाननः श्रीभूमिम्यां सहितो वराहो वराहं वरदं भूमिसन्धारणं वज्रदंष्ट्मिति ।

आग्नेय्यां प्राङ्मुख इन्दीवरामो हेमाम्बरधरश्चतुर्भुजरशङ्कचक-धरस्सर्वाभरणसंयुक्तः कमळावनीम्यां युक्तस्सुभद्रस्तुभद्रं सुमुखं सुखप्रदं सुखदर्शनमिति ।

दक्षिणे दक्षिणाभिमुखो नारसिंहः श्वेतामो रक्तवस्त्रधरश्चतुर्भुज-श्चक्रचक्रधरोऽभयकव्यवल्लीन्वतहस्तस्सिहाननः श्रीभूमिसहितो नार-सिंहो नारसिंहं तपोनायं महाविष्णुं महावल्लीति ।

नैर्ऋत्यां पश्चिमाभिमुखो हेमाभः श्यामाम्बरधर इतुर्भुजः शक्कचक्रधरः किरीटाद्याभरणान्वितः पद्मास्थिराभ्यां युक्त ईशितात्मा ईशितात्मानिति ।

पश्चिमे पश्चिमाभिमुखो बामनो ब्रह्मचारी बकुळफळामो दिमुजरुळत्रदण्डधरस्समेखळः कौपीनवासास्सोपवीतकृष्णाजिनधरः पबित्रपाणिर्वामनो बामनं बरदं काश्यपमदितिप्रियमिति ।

वायव्ये पश्चिमाभिमुखो नीलामः पीताम्बरधरो लक्ष्मीधरणीम्यां युक्तस्सर्वोद्वहस्सर्वेशं सर्वाधारं सर्वन्नं सर्वोद्वहमिति ।

उत्तरे चोत्तराभिमुखिखिविक्रमः स्यामामश्चतुर्भुजः शक्क्षचक्रधरः पीताम्बरधरो हारादिभूषितस्सुस्थितवामपादो छछाटान्तोद्भृतदक्षिण-पाद उद्भृतपादे प्रसारितदक्षिणहस्तः कव्यवछम्बितवामहस्तिख्न-विक्रमिखिविक्रमं तिछोकेशं सर्वाधारं वैकुण्ठमिति ।

ऐशान्यां प्राङ्मुखो रक्ताभश्स्यामाम्बरधरः कनकाश्यामाम्यां सहितस्तर्वविदेश्वरस्तर्वविदेश्वरं पुण्यं शुद्धं ज्ञानमिति ।

पुरुषादीनामनुक्तं सर्वं विष्णोरिवेति विद्वायते ।

## वृतीयावरणदेवाः ।

तृतीयावरणे प्राच्यां स्यामाभोऽन्तर्मुखो जपाम्बरधरो श्येष्ठजो द्विभुजो धृतकुल्शिदक्षिणहस्तः कव्यवलम्बितवामहस्तः किरीटाचा-

भरणान्वितो मेघनादरवो वेणुध्वजो गजवाहनस्त्राचीपतिर्जकारबीज इन्द्रं शचीपति पुरुद्वतं पुरन्दरमिति ।

आग्नेय्यां विश्वजातः किञ्चकपुष्पसदृशश्चाक्तिपाणिः कुण्ड-लाङ्गदहारश्चुकपिष्छाम्बरधरः कपिष्वजोऽजवाहनस्त्वाहास्वधापति-रकारबीजस्तर्वदेवमुख आसीनोऽग्निरग्निं जातवेदसं पावकं द्वताशन-मिति ।

याम्ये श्यामाभो रक्तवस्त्रधरो गदी व्यालध्वजो महिषवाहनो भरणीजो यकारबीजश्जुकाङ्गीशो घण्टानादरवो यमो यमं धर्मराजं प्रेतेशं मध्यस्थमिति ।

नैर्ऋत्यां नीलाभो रक्ताम्बरश्रूली भौमिकाख्येभवाहनः\*
कृकलासध्वजो मूलजस्संमोहिनीपतिः पकारबीजः पर्णरवो निर्ऋति[र\*]रम्भाधिपतिनीलं निर्ऋतिं सर्वरक्षोऽधिपतिमिति ।

बारुण्यां नीलवर्णो रक्तवस्त्रधरः पाशी सिंहध्वजो वारुणजस्सु-प्रतीकेभवाहनोः ऽज्जनापतिर्वकारबीजो दर्दुरखो वरुणो वरुणं प्रचेतसं रक्ताम्बरधरं यादस्पतिमिति ।

<sup>\* &#</sup>x27;भौतिकाख्यो नरवाहन 'इति पाठान्तरम् । ध्यानमुक्तावल्यामस्य श्री भौतिकेभवहनत्वमुक्तम् † 'फणरव' इति पाठान्तरम् । ध्यानमुक्तावल्या पणववाक्त्यमुक्तम् । ! 'सुप्रतीको मकरवाहन' इति पाठान्तरम् ।

वायव्ये कनकामस्सिताम्बरधरो मृगवाहनो वायुजो वेणु-ष्वजः कुमुद्दतीपतिर्दण्डभृद्यकाराक्षरबीजश्शक्करवो वायुर्जवनं भूतात्मकं वायुमुदानमिति ।

उत्तरे सितवर्णः स्यामाम्बरधरो दण्डी पुष्पकवाहनः क्वकछा-सम्बजः ककारबीजो यवनछापतिर्धनिष्ठजो मृदङ्गरवः कुबेरः कुबेरं धन्यं पौछस्यं यक्षराजमिति ।

ऐशान्यां पाटलाभिस्तिताम्बरो वृषध्यजवाहनो जटामौलिश्चतु-र्भुजिल्लिनेत्रश्रूलपाणिश्शकारबीज आर्द्राजः पार्वतीशो डमरुकध्यनि-रीशान ईशानमीश्वरं देवं भवमिति ।

इन्द्रादयोऽष्टावभ्यन्तरमुखाः । एतेष्वनिरुद्धं सिविक्रमं वामनं च विना ध्रुवे स्थिते स्थितानासीने त्वासीनाञ्छयने यानके च तत्तत्कौतुकवद् ध्यायन्नर्चयेत् ।

# देव्यौ ।

देवस्य दक्षिणे रुक्माभा श्रौमाम्बरघरा पद्महस्ता हिभुजा कक्ष्याबन्धघनस्तनी छछाटोपरि पुष्पचूडान्विता मकुटहारादिसर्वाभरण-संयुक्ता श्रीवत्सादिबीजोत्तरफाल्गुनीजा मणिष्वानिरवा श्रीः श्रियं धृति पवित्री प्रमोदायिनीमिति ।

्स्वातीसंजनितस्वं ध्यानमुक्तावस्यामुक्तम् ।

वामे स्यामाभा रक्ताम्बरधरा रक्तोत्पछधरा मकुटादिसर्वाभरण-संयुक्ता वैशाखरेवतिजा छक्ष्मीपूर्वोक्षराधिपा शङ्करवा भूईरिणी पौष्णी क्षोणीं महीमिति ।

पुरुषा(चा)दिदेवीनां श्रीभूम्योरि[वे\*]ति विज्ञायते ।

## कर्माचीस्थानदेवा:।

कर्मार्चास्थाने पीठोपरि प्राच्यां प्राङ्मुखस्मुभद्रः पूर्ववत् ।

आग्नेय्यां प्राङ्मुखस्त्वर्णवर्णः पीताम्बरस्सकलाविश्वाम्यां युक्त-स्सर्वस्तवे विश्वं सर्वाधारं सर्वेशमिति ।

दक्षिणे दक्षिणामुखो हयात्मकः श्वेताभः पीतवासा हयानन इछाविश्वाम्यां सहितो हयात्मकं देवेशं सर्वानन्दं सनातनमिति ।

नैर्ऋत्या पश्चिमाभिमुखस्सितवर्णश्स्यामाम्बरधरश्चुद्धाविमलाम्या युक्तस्सुखावहस्सुखावहं सुमुखं सुरेशं सुरप्रियमिति ।

पश्चिमे पश्चिमाभिमुखो रामदेवः कनकामो नीलाम्बरघर-श्वक्रशङ्कपरशुधरो ब्राह्मीविजयाभ्यां सहितो रामदेवो रामदेवं महाबलं महाभद्रं परशुपाणिनमिति ।

वायच्ये पश्चिमामिमुखः किंद्युकपुष्पाभस्तिताम्बरधरसमुभ-गासुमुखीम्यां युक्तस्तंबहस्तंबहं सर्वतेजोमयमानन्दं सर्वरूपिणमिति ।

उत्तरे चोत्तराभिमुखः पुण्यः पूर्ववत् ।

ऐशान्यां प्राङ्मुखोऽग्निवर्णस्सिताम्बरधरस्सुमताजननीम्यां युक्त-स्सुवहस्सुवहं सुकृतं विज्ञानं देवमयमिति ।

सुभद्रादीनामनुक्तं विष्णोरिवेति विश्वायते ।

द्वितीयावरणे गजवाहनः श्वेताभस्सुवध्वजो मित्रेशो मित्रः, ररुवाहनोऽग्निवर्णो जुहूध्वजस्सतीशोऽतिः, गजवाहनः कनकाभस्सवा-रिकलशध्वजश्ञुभेश्वरश्शिवः, हयवाहनः प्रवालामो वेदध्वजश्ञुद्धेशो विश्वः, सर्वे रक्ताम्बरधरा भेरीरवा रोहिणीजाता नामाद्यक्षरबीजाश्वे-तान्पीठान्ते प्रागादिबहिर्मुखानर्चयेत् ।

हेमाभस्सनातनः कुन्ताभस्सनन्तनो गुजाभस्सनकुमारस्फिटि-क[[म\*] स्सनकश्च, सर्वे स्यामाम्बरधराः पद्मबाहनाः कूर्चध्वजा ब्रह्मचा-रिणो नामाद्यक्षरबीजाः पुष्यजास्त्रज्ञुरवाश्च । एतानाग्नेयादिषु कोणेषु बहिर्मुखानर्चयेत् ।

मित्रं लोकहितं विश्वात्मकं कविवरं, अत्रिं त्रिधागितं तृतीया-त्मकं वेदमूर्ति, शिवं मुनिवरं शुद्धं सुखोत्तरं, विश्वं भूतनायकं जगद्वीक्षणं सर्वमातृकं, सनातनं मुनीन्द्रं ब्रह्मसम्भवं निष्ठानकं, सनन्तनं गुरुं सर्वपूज्यं मन्त्रह्मं, सनत्कुमारं ज्योतिरीशं निरुद्धेगमकोधं, सनकं नियन्तारं धर्महं धर्मवेदितमिति ।

तृतीयावरणे चेन्द्रादीन्पूर्ववत् । दक्षिणे श्रियं वामे हरिणीं च पूर्ववत् ।

दक्षिणे मित्तिपार्थे रुक्मामो हंसवाहनः कमण्डलुध्वजोऽमि-जिज्जातस्सावित्रीपतिरुकारबीजो वेदरवो ब्रह्माणं प्रजापति पितामहं हिरण्यगर्भमिति । सुवर्णामो ब्रह्मचारी रक्ताम्बरधरः पद्मवाहनः कूर्चध्वजशङ्करवो रोहिणीसहितो मकारबीजो मार्कण्डेयं पुण्यं पुराणममितमिति ।

वामे भित्तिपार्श्वे श्वेताभो व्याष्ट्रचर्माम्बरघरः परशुमृगघर-श्वतुर्भुजो वृषष्वजवाहनो डमरुकष्वनिर्मकारबीज आर्द्राज उमापतिर्ग-इष्टरो गङ्गाघरं वृषभवाहनमष्टमूर्तिमुमापतिमिति । अग्निवर्णश्शुक्काम्बर-घरः पद्मवाहनः कमण्डलुष्वजो रोहिणीजश्शङ्करवो नामाद्यक्षरबीजः स्यातीशः पद्मापितरं धातृनाथं स्यातीशं भुगुमिति ।

### द्वारदेवाः।

दक्षिणे गन्धर्वस्थाने वेणुवर्णाभः पुष्पकेतुस्सन्धिनीश उदङ्मुखो धाता । वामे गन्धर्वस्थाने शुक्तपत्रामो गजवाहनस्सर्पध्वज ऊर्ध्वेशो दक्षिणामुखो विधाता । द्वारे दक्षिणशिरा उत्तरपाद ऊर्ध्वमुखो नील-वर्णो वृषमवाहनोऽग्निकेतुः प्रीतीशो भृतिः । पूजकादिभिरर्चनाकाला-

दन्यत्र न छक्यः । उपिर शिरस्थाने पूजयेत् । तदुपिर शुक्राभस्तु-रङ्गवाहनोऽश्वकेतुर्भरणीज उदिन्छरा अधोमुखः पतङ्गः । द्वारदिष्ठण-भागे स्वर्णाभो गजवाहनो वृषध्वजो बलेशः पतिरः । वामे सुवर्णाभो रथवाहनश्शृङ्खजो धरणीशो वरुणः । एते नामाद्यक्षरबीजाश्शृङ्करवा आश्वयुजादिहस्तजाश्च (१) । धातारं डम्भिनं सनिलं गदावहं, विधातारं कीनाशम्मुरण्डं न्यनं, भृतिं भुवङ्गमुत्सङ्गं पीठं, पतङ्गमुत्करमपदानं कपर्दिनं, पतिरं बलिदं मध्यगं वहुरं, वरुणं तेजिनं दंसिनमिति षदेतान्कपाटं यत्रास्ति तत्नाचयेत् ।

### विमानपाछाः ।

आलयस्य बहि:पार्श्वे प्राग्दारमध्ये प्राङ्मुखो दूर्वाङ्करवर्णो हेमाम्बरधरः प्रद्वप्तीशो दण्डपाणिश्स्येनध्वजवाहनो रोहिणीजो नामा-द्यक्षरबीजो न्यक्षं दधीत्यकं पीवरमार्यकमिति ।

दक्षिणे दक्षिणाभिमुखो रक्तवर्णस्सिताम्बरधर उत्सायिनीपति-र्दण्डधरो भिण्डिपालध्वजो हयवाहनो मघोद्भवस्त्रुवध्वानिर्विश्वाद्य[क्षर\*] बीजो विवस्तान्विवस्वन्तं भरतं विश्वकर्माणं मरीचिमन्तमिति।

पश्चिमे पश्चिमामुखश्शरकाण्डध्वनिः पुष्पाम्बरधरः कपोत-बाह्नो धूमकेतुर्हलायुघो बहुप्रजानाथो विशाखजो मेघरवो नामा-दाक्षरबीजो मित्रो मित्रमिलरं राजिष्मन्तं रमणकमिति ।

उत्तरे चोत्तरामिमुखो हेमाभः पुष्पाम्बरधरो मृगवाहनो महिषध्वजो मूळजो दण्डपाणिर्वाणीपतिर्वेदरवः क्षत्ता क्षत्तारं महीधरं उर्वरोहं शेवधिमिति ।

### द्वारपाछा: ।

प्रथमद्वारदक्षिणे श्वेतवर्णरञ्जक्काम्बरधरस्त्रुवध्वजो गजवाहनो रोहिणीजस्सन्ध्यानाथरशङ्करवो यन्त्रिकायुघो मकारबीजो मणिको मणिकं महाबङं विमङं द्वारपाङकमिति ।

वामे तस्य पत्नी कनकामा सिताम्बरधरा पुष्पहस्ता सौम्यजा

शुकस्वररवा सकारबीजा सन्ध्या सन्ध्यां प्रभावतीं ज्योतीरूपां दृढवतामिति ।

मुखमण्डपद्वारदक्षिणे स्फिटिकाभो हेमाम्बरो रुख्वाहनः कुशध्वजो विधिजो दिव्येशो नामाद्यक्षरबीजो दण्डपाणिश्चतुर्भुजो वेदरवो विख-नसो (१) विखनसं तपोयुक्तं सिद्धिदं सर्वदर्शनमिति ।

वामे रुरवाहनः कूर्चष्वजस्ताराद्यक्षरबीजस्सन्धिनीशो वेदरवो दण्डधरो द्विभुजः पुष्यसम्भवस्तापसस्तापसं सन्धिराजं सर्वदोष-विवर्जितं सहस्राश्वमेधिनमिति ।

प्रथमावरणद्वारदक्षिणेऽग्निवर्णश्चुक्काम्बरधरः कूर्मवाहनश्शर-ध्वजस्सम्मोहिनीपतिर्नामाचक्षरबीजः प्रोष्ठपाज्ञातो दण्डपाणिस्सिहरवः किष्किन्धः किष्किन्धं बहुमर्दनं बहुसेनं इदवतमिति ।

वामे श्वेतामो रक्ताम्बरघरः कूर्मवाहनश्शरण्वजो विशोका-पतिर्वेणुदण्डायुधस्तीर्थाद्यक्षरबीज आर्द्राजो मेघरवस्तीर्थस्तीर्थमुद्दाहकं सर्वयोग्यमुदावहमिति ।

दितीयावरणे द्वारदक्षिणे चोत्तराभिमुखः प्रवालाभ एकदन्तः कण्ठादूर्धं गजाकारो वामनः कुशध्वजो वेणुकङ्कतवाहनश्शङ्करव-अतुर्भुजः पाशहेतिः कदलीफल्डहस्त आर्द्रापतिः श्रविष्ठजो वक्रतुण्डो कक्रतुण्डमेकदंष्ट्रं विकटं विनायकमिति ।

उत्तरे शक्कवर्णो नीलाम्बरः किरीटी सिंहासने समासीनो द्विमुजो जवनपति\*स्सर्पध्वजो हस्ततालरवश्शेषाद्यक्षरबीजो मकरध्वज बाह्नो नवभिस्सप्तभिः पश्चभिवी पृष्ठोद्गतैः फणैस्समाच्छादितमौलि-नीगराजो नागराजं सहस्रशीर्षमनन्तं शेषमिति ।

तृतीयद्वारदक्षिणे शङ्कामो नीलाम्बरो भूताकारश्चुदापतिः-पद्मध्वजवाहनो हस्ताम्यां शक्कं दधानो वारुणश्शङ्करवशञ्चादिबीजः शक्कानिधिश्शङ्कृतिधिवरं धनदं मौक्तिकोद्भवमिति ।

वामे रक्ताभो जपाम्बरधरो विशुद्धेशो हस्ताम्यां पद्मं दधानः पद्मध्वजवाहनः प्रोष्ट्रपाज्ञातस्सिहनादरवः पद्माद्यक्षरबीजः पद्मनिधिः पद्मनिधिं रक्ताक्नं भूतनायकमिति ।

<sup>\*</sup>जरवतीपतिरिति पाठान्तरम्। जनीपतिरिति ध्यानमुकावल्यामुकम्।

चतुर्थोवरणे द्वारदाक्षिणे रक्ताभः श्वताम्बरधरो नागचू विकासतक उदेश्यकरो व्याव्रवाहनस्तर्पध्यजो भामिनीशस्तुरङ्गवाहनोऽहिध्यजो भेरी-रवस्तुकारबीजो हस्तजस्तु हणस्तु हणं देखराजं विष्णुभक्तं गदाधर-मिति ।

वामे स्यामाभो रक्ताम्बरधरो नागच्रुडिकमस्तक उद्देश्यकरस्यु-धापतिव्यिष्ठिवाहनर्स्सपेष्वजो झछ्ठरीरवो हस्तजो बल्यादिबीजो बिट्टेदो दैतेयं महीवीय बिट्टं शूल्याणिनमिति ।

पञ्चमावरणद्वारदक्षिणे रक्ताभो नीलाम्बरधरिश्चारसि खङ्गधरो बायुवाहने।ऽनल्ब्बजो घोररवस्त्वातिजो बलेशः खकारबीजो नन्दको नन्दकं खङ्गं पापहरं दैत्यनाशनिति ।

वामे पञ्चवर्णेर्युक्तं श्वेताम्बरं नपुंसकं शिरसि चापधरं मेघवाहनं शरध्वजं महानादरवं विशाखजं शकारबीजं शार्झे शार्झे धर्जुवरं शत्रु-इन्तारं वरायुधमिति ।

षष्ठावरणदारदक्षिणे श्वेताभा नीळवासाश्चिरसि शङ्क्षभृदण्डा-युघो नन्देशो रोहिणीजो वियद्गतिष्वजो हंसवाहनः कर्णशब्दरबो नामाधक्षरबीजश्शङ्कृष्ट्वी ्रङ्क्ष्मचूडिनं वृक्षदण्डं श्वेताभं घोररूपिण-मिति ।

<sup>† &#</sup>x27;तुहिनस्तुहिन'मिति पाठान्तरम् ।

वामे रक्ताभः श्वेताम्बरधरिशारिस चक्रमृहण्डपाशमृन्मेघनाद-रवो धूमकेतुस्तुष्टीशः प्रवृत्तवाहनश्वकारबीजश्वक्रचूडी चक्रचृडिनं महानादमुदप्ररूपं भयानकमिति ।

सप्तमावरणे द्वारदक्षिणे हेमाभो रक्तवस्त्रधरश्चतुर्भुज उद्देश्य-दण्डधरो दक्षिणहस्ते अपसन्यकव्यवल्यम्बतवामहस्त उप्रवेगसमन्वितो दंष्ट्रम्यां युक्तः किंचिद् द्वारं समीक्ष्य स्थितः प्रियापतिस्सिहवाहनो मेघरवो धूमकेतुर्म्लोद्भवो नामाचक्षरबीजश्चण्डश्चण्डमुग्रं भयानकं द्वारपालकमिति ।

वामे श्यामाभः श्वेताम्बरधरस्सुमुखीपतिरन्यत्सर्वे चण्डवत् , प्रचण्डः प्रचण्डं भीमं घोररूपं द्वाराधिपतिमिति ।

### विष्वक्सेनः।

उदक्प्राकारपार्श्वे विमानपार्श्वे वा कुबेरेशानयोर्मध्ये दक्षिणामु-खिस्सहासने समासीनोऽग्निवर्णः पीतवासाश्चतुर्भुजदशङ्कृचक्रधरोऽभय-कव्यवल्यव्यक्तिहस्तः श्रीवत्सं ब्रह्मसूत्रं विना हिरित्व भूषणैर्युक्तोऽधवा द्विमुजः पुष्पपाणिदशक्तिदण्डमृद्धा जयापितः शृक्केतुः पुष्परथवाहनः पूर्वाषाढोद्भवः पुष्परवो विद्यादिबीजो विष्यक्सेनो विष्यक्सेनं शान्सं हरमिति ।

# आख्यामिमुसदेवाः ।

प्रथमावरणस्य त्रिभागाद् दिभागे सोपानमध्ये वा श्वतामो रक्ताम्बरघरो बहिर्मुखो ब्रह्मचारी दण्डायुघस्सिह्ध्वजवाहनः फास्गुन-हरिणीजातः कुम्भशन्दरवो भूतायक्षरबीजः श्रीभूतः श्रीभूतं श्वतवर्णं वैष्णवं मुखपालिनमिति ।

द्वितीयावरणे हाटकामश्चुकपिक्छाम्बरघरो झछ्छरीमेखछा-युक्तः किङ्किणीजाल्युतस्सर्वाभरणभूषित उपर्युपरिच्छकामिर्बन्धूकनि-भाभिश्व्रहामिरितस्मिर्युक्तश्त्यामलिखशीर्षस्युमुखभुजगेन कृतच्छक-वीरः किरीटवान्पञ्चवर्णमिश्रितभुजगाम्यां युक्तश्चन्दोमयपक्षद्वययुतो गुजामनेतो इदयेऽज्ञलिसंयुक्तोऽभयदो वा दिभुजस्स्वात्युद्भवश्र्दाध्वजो विशोकेशो वायुवाहनस्तुण्डायुधः पक्षाघातस्वो गणाद्यक्षरबीजो गरुढो ग रुढं पक्षिराजं सुपर्णं खगाधिपतिमिति ।

तत्पूर्वे चक्रोऽक्नारवर्णो रक्ताम्बरिशरिस चक्रमृत्पुष्टिकेशो धूमकेतु: प्रवृत्तवाहनस्तर्जनीरवश्वकारबीजोऽनळस्तुदर्शनं चक्रं सहस्र-विकचमनपायिनमिति ।

तत्पूर्वे पाञ्चजन्यो दुग्धामो रक्तवस्त्रधरो भूताकृति। देशरासि शङ्ख्यद्वियद्गतिष्यजो वियद्गात्रायुधो इंसवाहनः कर्णशब्दरवो वारु-

णीपतिस्शकारबीजोऽनळजस्शङ्कः पाञ्चजन्यं शङ्कमम्बुजं विष्णु-प्रियमिति ।

तत्पूर्वे हाटकामदशुकपिञ्छाम्बर ऊर्ष्यकेशश्चक्कतुर्वायुवाहन-स्सिहरवस्त्वातांजातो जकारबीजो जयप्रियापतिर्द्धिमुजः पद्मघर आसने दक्षिणं पादं प्रसार्य वाममाकुञ्च्यासीनस्तर्पयुक्तो इदयेऽ-अछिसंयुक्तो ध्वजो जयमत्युच्छ्ति धन्यं ध्वजमिति ।

तत्पूर्वे यूथाधिपस्य पीठे बहिर्मुखः श्वेतामो रक्तवस्त्रधरो मृताकारो हिमुजो दण्डधरो मृतकेतुर्महाचातकवाहनो विरजेशो गितशब्दरव: श्रविष्ठजो मृताद्यक्षरो महाभूतो यूथाधिपितं नित्यमुप्रं महाभूतमिति ।

तत्र्वें पीठे पाकोर्जुनो रुक्मामः पद्मनेत्रः कृष्णकुश्चितम्र्ध्वजो मूताकारः कृष्णवस्त्रधरः कुम्मोदरो द्विभुजो दण्डहस्तोऽश्विनीजात-स्सिहनादरविस्सिहध्यजवाहनो भूताद्यक्षरबीजस्सुमुखीपतिर्विष्णुभूतः पाकोर्जुनं पाशहस्तमक्षहन्तं (१) विष्णुभूतमिति ।

एतेऽनपायिन एतेषु श्रीभूतगरुडो प्रासादपार्थे चक्रशङ्कष्य-जयूयाधिपपाकोर्जुनान्बिश्पीठपार्थे संयोज्याचियेदिति केष्वित् ।

प्रथमावरणे द्वितीये वा पूर्ववदिन्द्रादीनर्चयेत् । प्रागादिद्वार-दक्षिणपार्थे तत्त्वदिगीशानम्पर्चयेत् ।

### द्वितीयावरणदेवान्तराख्वर्तिदेवाः ।

द्वितीयावरणे प्राग्द्वारादुत्तरे पश्चिमामिमुखो रक्तवर्णश्चाकाम्बरो द्विभुजः पद्महस्तस्सप्ताश्ववाहनो हयध्वजो रेणुकासुवर्षकापितः खकार-बीजोऽिबचोषरवस्सहस्रकिरणे। मण्डकावृतमौकिः श्रावणे मासि हस्तज आदित्य आदित्यं भास्करं सूर्यं मार्तण्डं विवस्वन्तमिति ।

दिगीशस्य दक्षिणे पश्चिमाभिमुखः श्वेतामो रक्ताम्बरो द्विभुज इषुचापभून्मण्डलावृतमौलिहिरण्मयाष्टाश्ववाहनः कुलीरध्वजो हंसरवो रोहिणीपतिस्सकारबीजश्चन्द्रो वसिष्ठं सोमं यश्चाङ्गमिन्दुं चन्द्रमिति ।

दक्षिणे दिगीशस्य पूर्वे चोत्तराभिमुखो बन्धूकवर्णो नीलाम्बर-धरक्शक्तिपाणिक्शरभध्वजक्शुकंबुषापतिरश्विनीजातोऽश्ववाहनक्शङ्करवो नामाचश्चरवीजोऽङ्गारकोऽङ्गारकं वक्रं रक्तं धरासुतमिति।

तस्य पश्चिमे चोत्तरामिमुखः श्यामवर्णो रक्ताम्बरो द्विभुजो रथवाहनस्तिहम्बजशङ्करवो नामाद्यक्षरबीजस्सुशिलापितः श्रविष्ठजो बुधो बुधं श्यामं सौम्यं श्रविष्ठजमिति ।

पश्चिमे दिगशिस्य दक्षिणे प्राङ्गुखः पीतामस्स्यामाम्बरधरो दर्भहस्तः पूरिमकुटः कृष्णाजिनधरः कुश्चजो इंसवाहनस्तिष्य - जातस्तारापतिर्नामाचक्षरवीजो बृहस्पतिः पीतवर्णं गुरं तैष्यं बृहस्पति - मिति ।

तस्योत्तरे प्राक्तुखो रजतवर्णो वस्तलाम्बरोऽजिनजटाधरो मेषवाहनस्त्रुवध्वजो रोहिणीजो नामाद्यक्षरवीजस्तुमदापतिश्श्रक्क-रवश्युक्रशुक्तं भागवं काव्यं परिसर्पणमिति ।

उत्तरे दिगीशस्य पश्चिमे दक्षिणामुखोऽकानामो द्विमुजः कुशचीराम्बरधरो रेवतीजः कुमुदापातिर्वराह्म्बजवाहनश्शक्वरवो नामा-दक्षरवीजो मन्दस्सूर्यपुत्रं मन्दं रेवत्यं शनैश्वरमिति ।

तत्प्राच्यां दक्षिणामुखः श्यामामो जपाम्बरधरो द्विमुजो नाग-चूबिकमस्तकः पाशायुधो मण्डलावृतमौलिस्सर्पध्वजवाहन आस्त्रेषजो जरापतिर्नामाचक्षरबीजो राहूराहुं दैतेयमुरगेशं प्राहकमिति ।

प्राच्यां पश्चिमाभिमुखो धूम्नवर्णः श्वेताम्बरधरो नागेशोऽ-न्यत्सर्वे राहोरिव केतुं कृष्णं रैादं प्रकाशिनमिति । यदिग्द्वारं तदिग्द्वारपार्श्वे समर्चयेत् ।

## वृतीयावरणदेवाः ।

तृतीयावरणे प्राच्यां प्राग्धाराहक्षिणे पश्चिमामिमुखी द्विशुज पीताम्बरा श्वेताभा कृष्णकुश्चितमूर्धजा इदयेऽक्किसंयुक्ता रेवतीजाता गकारबीजा कूर्मध्यजवाहना शङ्करवा गङ्गा गङ्गां निवनी जाह्ववीं छोकपावनीमिति ।

दक्षिणे चोत्तरामिमुखा श्यामवर्णा रक्तवस्त्रधरा पीनस्तना कृष्णकुत्रितमूर्धजा द्विमुजा पुष्पहस्ता परपुष्टरवा मत्स्यवाहनकेतुका मूळजा नामायक्षरबीजा यमुना यमुनां स्फाटिकां नदीवरां पावनी-मिति ।

पश्चिमे प्राक्मुखा रक्तामा श्वतवस्त्रा सुखासीना द्विमुजा पुष्प-मालाधरा कूर्मध्वजवाहना जलजकुक्कुटरवाश्विनीजाता नामाचक्षर-बीजा [नर्मदा\*] नर्मदां नदीरूपां विद्युद्ग्यां विशालामीति ।

उत्तरे दक्षिणामुखा कृष्णश्वेतामा पुष्पवस्त्रधरा पद्महस्ता द्विमुजोद्भद्वकेशी पौष्णजा जलघोषरवा मकरष्ट्रजवाहना सिता-[च#] श्वरबीजा सिन्धुस्सिन्धुं नदीवरां मृद्धन्नी साधनामिति ।

प्राग्द्वारोत्तरे स्यामवर्णा पीताम्बराष्ट्रभुजा चतुर्भुजा वा शङ्कच-क्रथरा सर्वाभरणसंयुक्ता कक्ष्याबन्धघनस्तनी क्रिक्तिक्रवा घण्टारवा नामाचक्षरबीजा सिंहध्वजवाहना दुर्गा दुर्गो काव्यायनी विन्ध्यवासिनी-मिति ।

आग्नेय्यां रक्तवर्णा श्वेतवद्धा चतुर्भुजा दक्षिणवामयोरक्षमाळा-कमण्डळुद्वानमुद्रापुस्तकहस्ता हंसवाहना नामायक्षरबिजाश्विनीजाता प्रणवश्वनिस्तिद्धिस्तिद्धिं विश्वां सुगुपत्नीं सरस्वतीमिति ।

# नैर्ऋखां श्रियं पूर्ववत् ।

वायव्यां रक्तामा पुष्पाम्बरा पीनस्तना पुष्पानिधिभाजनधरा दक्षिणे पीतगदाधरा वृषभयुता वामे रक्तनीलपरिताङ्गी (१) मञ्जलि-कायुक्ता\* उपेष्ठानक्षत्रजाता खरयुक्तरथवाहना काकष्त्रजा काकष्त्रनि-युता नामाद्यक्षरबीजा उपेष्ठा, भूः उपेष्ठायनी सुत्रः उपेष्ठायनी सुत्रः उपेष्ठायनी कलिराजनी (१) कलिपरनीमिति ।

ऐशान्यां रक्ताभा श्यामाम्बरधरोप्रनयना महारौद्री दंष्ट्राभ्या-मलङ्कृता बालमौल्युत्तरासङ्गा मांसादित्रिश्कृला षड्भुजा भूभङ्गविकटा कपालपाशहस्ता रक्तकुञ्चितमूर्वजाइहाससहितोप्रपीठसमासीना डमुरु-कष्विनयुता नामाद्यक्षरबीजा पिशाचध्वजवाहनाद्वीनक्षत्रजाता धात्री महोदरी रौदि महाकालीमिति ।

अन्तराले प्राच्यां पश्चिमाभिमुखा रक्तवर्णा जपाम्बरधरा पुष्प-हस्ता ललाटे पुष्पचूडा ऋष्णकुश्चितमूर्धजा वीणावेणुरवा स्वाखुद्भवा कपोतध्वजवाहना सुराद्यक्षरबीजा सुरा सुरां सुमुखीं विद्युद्भूपां सुभगा-मिति ।

तद्दक्षिणे पश्चिमाभिमुखी कनकामा सिताम्बरधरा पुष्पहस्ता द्विभुजा ऋष्णकुञ्चितमूर्धजा वीणावेणुरवा स्वात्युद्भवा हंसध्वजवाहना

मञ्जलकुचयुक्तेति पाठान्तरम् ।

नामाद्यक्षरबीजा शेषं सुरावत्, सुन्दरी सुन्दरी विशाला पद्माक्षी पद्मवर्णिनीमिति।

दक्षिणे चोत्तराभिमुखा रुक्माभा रक्तवस्त्रधरा पुष्पहस्ता कृष्ण-कुञ्चितमूर्धजा हंसध्वजवाहना हंसरवा विशाखजाता नामाद्यक्षरबीजा स्वाहा स्वाहां शुभाङ्गीं मृद्धङ्गीं साधनामिति ।

तत्पश्चिमे चोत्तराभिमुखा सितस्यामा कृष्णाम्बरधरा पुष्पहस्ता द्विमुजा कृष्णकुश्चितमूर्धजा शुक्ष्वजवाहना नामाद्यक्षरबीजाग्निरवा याम्यजा स्वधा स्वधां समृद्धिं कुलवर्धनीं सन्नतिमिति ।

पश्चिमे प्राङ्मुखा कनकाभा सिताम्बरधरा पुष्पहस्ता द्विभुजा ललाटोपिर पुष्पचूडान्विता मयूरवाहना मयूरस्वरस्वा सौम्यजा नामा-द्यश्चरबीजा माया मायां मातङ्गी वराङ्गी वराननामिति ।

तदुत्तरे प्राङ्मुखा कनकाभा शुक्काम्बरा पुष्पहस्ता द्विभुजा कृष्णकुञ्चितमूर्धजा वीणावेणुरवा हंसध्वजवाहना मूलोद्भवा नामाद्यश्वर-बीजा संह्वादिनी संह्वादिनीं वरारोहां मायाङ्गीं मदवर्धनीमिति ।

उत्तरे दक्षिणामुखा हेमिमश्रासिताभा रक्ताम्बरधरा पद्महस्ता द्विभुजा कृष्णकुधितमूर्धजा शुक्सवररवा हंसध्वजवाहना राकाद्यक्षरबी-जाभिजिञ्जाता राकाराकां मुख्यां रक्ताङ्गीं वराननामिति।

तंत्र्वे दक्षिणामुखा सितश्यामा शमीपुष्पनिभाम्बरधरा पुष्पहस्ता हिमुजा कृष्णकुञ्चितमूर्धजा घनस्तनी पृथुश्रोणी हंसध्यजवाहना शुकस्वररवामिजिजाता पुण्याश्वस्रवीजा [सिनावाळी\*] सिनीवाळी गमस्तिनी हितदां पुण्यदामिति ।

## ह्वीरक्षकाद्यः।

पचनालये चोत्तरामुखः कृष्णवर्णः श्वेताम्बरो विकटस्सूल-पाणिः कुरेशशयायताक्षो नामाचक्षरबीजस्सुरगणेशः शङ्करबोऽश्व-वाहनिस्तिहध्वजो रोहिणीजो हवीरक्षको हवीरक्षकमाग्नेयं शैलूषं पचनमिति।

पुष्पसंचयस्थाने पश्चिममुखः कनकवर्णश्स्यामाम्बरो गज-वाहनः पुष्पध्वजो रेवतीजश्शङ्करवश्चाद्वाङ्गीशो नामाचश्चरबीजः पुष्परक्षकः पुष्परक्षकं हरितमधिवासं फुछ्कमिति ।

# स्नानोदकसंचयस्थाने पुरुषं पूर्ववत् ।

प्लोतबस्त्रोत्तरीयादिसंचयस्थाने हेमामश्चुकपिञ्छाम्बरघरधतु-र्भुजः कल्काक्षमालापाणिर्जटाघरो हंसवाहनो रूपाचक्षरबीजस्सा-वित्रीपतिरमिजिञ्जातः कमण्डलुष्यजो हुङ्काररवस्त्वष्टा व्वष्टारं रूप-जातं निधिजं प्लोताधिपतिमिति ।

शयनस्थाने पश्चिमामिमुखा हेमाभा रक्ताम्बरा पश्चहस्ता द्विभुजा शिरित गदाधरा सिंहध्यजवाहना घोररवा श्रविष्ठजा गकारबीजा गदा गदां कौमोदकी पुण्यां प्रवलामिति ।

हिवर्द्रन्यादिसंचयस्थाने पश्चिमाभिमुखो मेघवर्णः श्वेताम्बरो विकटो दण्डपाणिर्भूतवाहनदशूलध्वजो नामाद्यक्षरबीजः कुम्भशन्दरवस्सर्वेश आर्द्रानक्षत्रजातश्चामुण्डस्सर्वेश्वरं जगन्नाथं चामुण्डं सर्वतश्वरमिति ।

होमस्थाने पश्चिमाभिमुखः श्यामवर्णः पीताम्बरो द्विभुजो दण्डायुघो रथवाहनस्सिहध्वजो नामाद्यक्षरबीजश्जङ्करवः श्रविष्ठजात-स्सुमनसापतिर्विलिरक्षको बलिरक्षकं दण्डघरं सर्वज्ञं सममिति।

# चतुर्थावरणदेवाः ।

चतुर्थावरणे प्राग्द्वारोत्तरे खङ्गसंकाशः पीतवासा दण्डपाणिः खङ्गध्वजो रथवाहनस्सत्यलोचनापतिः श्रवणजो नामाचक्षरबीजो नादरवो गविष्ठो गविष्ठं त्रैष्टुभं गुद्यमाकाशनिति ।

द्वारस्य दक्षिणे पूर्ववद्धरिणीम् ।

पिश्वमे प्राक्सुख उत्पळाभश्शुकपिञ्छाम्बरधरः पाशसृद्धज-वाहनस्सिहध्यजो वकारबीजो वरुणजो दर्दुरशब्दः कनकाधिपस्तोयः पवित्रमसृतं तोयं गद्धरमिति ।

<sup>&#</sup>x27;ध्यानमुक्ताबल्यां खगध्वजत्वमुक्तम् ।

वराग्रक्षरवीजो वंशरवः पङ्क्तीशः पङ्क्तीशं मिन्नं वरदं भूतनायक-मिति ।

तदुत्तरे प्राक्मुखोऽजनाभः श्वेताम्बरधरो नपुंसको वृषवाहनो गळकाष्ट्रज उपरव जर्म्यायुधस्सोम्यजः पराद्यक्षरबीजः पवित्रः पवित्रममृतं जप्यं शुद्धमिति ।

उत्तरे दक्षिणामुखः पिङ्गलाभः श्यामाम्बराऽन्यत्सर्वे पवित्रवत् पावनस्तर्वतीर्थे जलं पुण्यं पावनं पुष्यपूजितमिति ।

तत्पूर्वे दक्षिणामुखः स्यामवर्णो हेमाम्बरधरः पश्चसप्तफणयुतो जरापतिर्हस्तताल्यव आश्चेषजो मकरध्वजवाहनो नामाचश्वरबीजस्त- क्षकस्तक्षकं सर्पराजं क्षितिजं धराधरमिति ।

### पश्चमावरणदेवाः ।

पश्चमावरणे पूर्वद्वारोत्तरे पश्चिमाभिमुखा स्यामाभा पुष्पवस्त्रा पद्महस्ता द्विभुजा ऋष्णकुश्चितमूर्धजा शुकस्वररवा खङ्गध्वजवाहना नामाद्यक्षरबीजा कुहूर्मेदिनीं कुहूं सुदंष्ट्रां क्षमामिति ।

दक्षिणे पश्चिमाभिमुखा सितश्यामा जपाम्बरधरा पुष्पहस्ता द्विभुजा खङ्गध्यजवाहना शुकस्वररवा तताद्यक्षरवीजाभिजिजातानुम-ति\*रनुमति सुरूपां तन्वङ्गी सुभगममिति ।

<sup>&</sup>lt;sup>®</sup> अनुमितिरिति पाठान्तरम् ।

दक्षिणे चोत्तराभिमुखा ब्रह्माणी चतुर्मुखी हक्मवर्णा रक्तवस्त्रा कल्काक्षमालायुता, सरित्प्रिया श्वेतवर्णा कृष्णाम्बरधरा त्रिनेता शूल-पाणिः, वैशाखिनी रक्तवर्णा श्वेताम्बरा वण्मुखी शक्तिपाणिः, वैष्ण-वी श्यामलाङ्गी पीताम्बरधरा शक्कचक्रधरा, वाराही कृष्णश्यामनिभा रक्तवस्त्रा शस्त्रपाणिः, इन्द्राणी श्यामाभा रक्ताम्बरा वज्रपाणिः, काली श्यामाभा रक्ताम्बरा सुदंष्ट्रा शूल्पाशकपालिनी चैता एकप्रा-सादे समासीना नामाद्यक्षरबीजाः पिशाचध्वजवाहना आर्द्रोद्भवा गणध्वनियुतास्सप्तमातरः।

त्रसाणीं पिङ्गलीं गौरीं सर्वतोमुखीं, सरिक्षियां विश्वरूपामुग्रां गणेश्वरीं, वैशाखिनीं खण्डिनीं गायत्रीं षण्मुखीं, विश्वगर्भी विषोर्मिणीं कृष्णां रोहिणीं, वाराहीं वरदामुत्रीं वज्रदंष्ट्रीं, जयन्तीं कौशिकीमि-न्द्राणीं घनाघनीं, कालीं नालीकदंष्ट्रीं विषहां वेदधारिणीमिति ।

पश्चिम प्राङ्मुखातिरक्ता शुकपत्रनिभाम्बरा जया, हाटकाभा शुकपत्रनिभाम्बरा विजया, हरिताङ्गी रक्तवस्त्रा विन्दा, कनकाभा श्वेतवस्त्रा पुष्टिका, केतकीपुष्पसंकाशा झषपत्रनिभाम्बरधरा नन्दका, कुमुदाभा सस्यश्यामनिभाम्बरा कुमुद्रती, चोत्पल्लिमा नीलाम्बर-धरोत्पल्लका, अशोकपुष्पनिभा शुकपत्रनिभाम्बरा विशोका चैता: पद्महस्ताः द्विभुजा: कृष्णकुञ्जितमूर्धजा वीणावेणुरवाश्शुकष्वजवाहना नामाध्यसरबीजा धनिष्ठजा जयाद्याः ।

जयां सुखप्रदां समृद्धिनीं भद्रां, विजयां विशोकां पुण्यां कामनन्दां, विन्दां लाभां प्रमत्तामजेयां, पुष्टिकां मोहवतीं पुण्यां प्रमत्तां, नन्दकां मधुजननीं सुमुक्तां सुभगां, कुमद्वतीं सुवहां सुसंभारां निवृत्तिम्, उत्पलकां सुगन्धिनीं सर्वमोदां सर्वात्मकां, विशोकां धनरा-शिमक्षताममितामिति ।

उत्तरे दक्षिणामुखास्सर्वा मरकतप्रभा: पुष्पाम्बरधरा: पुष्प-हस्ता द्विभुजा: कृष्णकुश्चितमूर्घजा मयूरध्वजवाहना मृदङ्गशब्दरवा रोहिणीजाता नामाद्यक्षरबीजास्सप्तरोहिण्य: ।

कूठिनीं नन्दिनीं धरित्रीं रजतप्रियां, प्रन्थिनीं वेगिनीं प्रजयां प्रवाहिणीं, ऋष्ठिणीं शाखिनीं वाहिनीं योक्त्रिणीं, कुण्ठिनीं जारिणीं छिदिनीं प्रवाहिनीं, विकारिणीं दामिनीं वैसिनीं विद्युतां, दईणीमिन्दुकरां सौमनसीं प्रविद्युताम्, इन्द्रियविकारिणीमर्वतीं गङ्गावाणीं सृजन्तीमिति।

आग्नेथ्यां पद्मपत्रनिभाः पुष्पाम्बरा द्विभुजा दण्डहस्ताश्शक्षज-वाहनाश्शङ्करवास्स्वातीजाता नित्यादिबीजास्सुगुणानामीश्वरा वत्सरा वत्सरान्वसुसुतान्निधीन्धर्मसूनुकानिति ।

नैर्ऋत्यां कनकाभास्सिताम्बरा द्विभुजा असिधरा: प्रवङ्गवाह-नाश्शङ्कथ्वजा हंसरवास्स्वात्युद्भवा यकारबीजा दायिनीश्वराः प्राणादयः, प्राणमपानं व्यानमुदानं समानमिति ।

वायव्यां धूमाभास्सिताम्बरा द्विभुजा असिधराः प्रवङ्गवाहना-इशङ्कष्वजा हंसरवा उददायिशाक्शकारबीजा\* मरुतो लोकधरान् सप्तसप्तगणान्मरुत्वतीसुतानिति ।

ऐशान्यां.....भेताभा व्याष्ट्रचर्माम्बराः पिङ्गलनेत्रा-श्शकारबीजाश्चान्यत्सर्वे रुद्रवत् । शतरुद्रानोषधीशांस्त्र्यम्बकान्कपाल-वनित<sup>+</sup> इति ।

दक्षिणेऽन्तराले पश्चिमामिमुखा.....भास्करवद् द्वाद-शादित्याः, धातारमर्थमणम् [अंशं\*] मित्रं [वरुणं\*] भगमिन्द्रं विव-स्वन्तं पूष्णं पर्जन्यं त्वष्टारं विष्णुं (जघन्यम्) इति ।

उत्तरे पश्चिमाभिमुखाः (पद्मिक्षक्कसद्द्याः पुष्प)...... वर्णाः व्यात्रचर्माम्बरा नीलग्रीवास्त्रिनेत्राश्चान्यत्सर्वे रुद्रवत् । एकादश-रुद्राश्च अजैकपाद (१) हिर्बुध्न्यं पिनाकिनं पराजितं मृगव्याधकं शर्वे निर्ऋतिमीश्चरं कपालिनं स्थाणुमिति ।

दक्षिणे चोत्तराभिमुखा द्रंष्ट्रामुखा द्विभुजाः पाशहस्तास्तिह-नादरवा गजवाहना गकार(विश्वर)बीजा देव्योकतायुक्ताः स्तौम्यनश्च-त्रजाता [गन्धर्वाः\*] गन्धर्वात्रम्यान्स्वरजान्सोमजानिति ।

<sup>\*</sup> एषामुद्यनीसनाथत्वं यकारवीजत्वं च ध्यानमुक्तावल्यां कथितम् । । प्र्यानमुक्तावल्यां कपाछपाणित्वमुक्तम् । प्र्यानमुक्तावल्यामेषां रेफवीजत्वं रक्तासक्तत्वं चोक्तम् ।

तत्पिश्चमे चोत्तराभिमुखाः कनकाभा जटाधराः कुशाम्बराः कुशकृष्णाजिनधरा अन्राधाजा जलघोषरवास्तपोऽधिपास्तपाद्यक्षर-बीजा मुनयो मुनीस्तपोऽधिपान्कृशान्पापविनाशनानिति ।

पश्चिमे प्राङ्मुखा हेमाभाः पुष्पाम्बराः पद्महस्ता द्विभुजाः कृष्णकुश्चितमूर्धजारशुकस्वररवाः हंसध्वजवाहना अमृताधक्षरबीजा उत्तराजा अप्सरसोऽमृतजा भोगवहास्सरोजा इति ।

तदुत्तरे प्राङ्मुखौ गोक्षीराभावशोकपुष्पवस्त्री पुष्पहस्ती द्विमुजी मयूरवाहनौ काकपक्षाध्वजौ ज्येष्ठानक्षत्रजाती हंसरवौ सुन्दरे-शावश्वाद्यक्षरवीजावश्विनावश्विनौ यमजौ युग्मौ त्वाष्ट्रीपुताविति ।

उत्तरे दक्षिणामुखाः पद्माभाः पुष्पवस्त्रधराः पद्महस्ता द्वि-मुजाश्शङ्कध्यजवाहनास्स्वात्युद्भवाः प्रियाणामीशा वकारबीजाश्शङ्करवा वसवः, धरं ध्रुवं सोममापमनलमनिलं प्रत्यूषं प्रभासमिति ।

तत्पूर्वे दक्षिणामुखा इत्यामाभा रक्तवस्त्रा दंष्ट्रामुखा रक्तकेशा गदाधरा द्विभुजा डमरुकधरा महिषध्वजवाहना मेघरवा विद्याधरीणा-मीशा मन्त्रादिबीजा विद्याधरान्मन्त्रबळान्पुष्पजान्मोगजानिति ।

## पष्ठावरणदेवाः ।

षष्ठावरणपूर्वद्वारोत्तरे रक्ताभः श्वताम्बरो जटाधरो द्वि-भुजो वीणाहस्तो नागरवस्संगीतापतिर्वायुवाहनः स्वृष्यजोऽभिजि-

जातो नामाधक्षरबीजस्तुम्बुरुस्तुम्बुरुं मुनिषरं स्वरेशं वेदरूपिण-मिति ।

तद्दक्षिणे पश्चिमामिमुखः श्वेतामो रक्ताम्बरधरो जटाधरो द्विमुजो वीणाहस्तस्ताळरवस्स्वरेशो [वायु\*] बाहनः कूर्चध्वजोऽमिजि-जातो नामाद्यक्षरबीजो नारदो नारदं मुनिवरं गानरूपं ब्रह्मसंमव-मिति ।

दक्षिणे चोत्तरामुखा अञ्जाभाः श्वेतवल्लाः पुष्पहस्ता द्विभुजाः पुष्परथवाहना विद्युद्ध्वजा मेघरवाः श्वेतकृष्णापतयो मूलोक्रवा गका-रबीजाष्यडृतव ऋतून् फलराशीन्पुष्पगन्धांस्तीर्थानिति ।

पश्चिमे प्राक्सुखः श्वेतामः प्रजापतिरेकवक्त्र एष एव विशेषोऽन्यत्सर्वे विरिच्चवत् , प्रजापतिः प्रजापतिं स्नष्टारं वेदमयं सरूपिणमिति ।

उत्तरे दक्षिणामुखः श्वेताभो रक्ताम्बरो जटाधरः कूर्मवाहनः कुशध्यजो वेदरवस्युगणेशो नामाद्यक्षरबीजः श्रवणजो मुद्रछो मुद्रछं मुनिवरं शुद्धं सर्वद्ममिति ।

आग्नेय्यां श्वेतामो नीलाम्बरो द्विभुजो हलधरः पद्मवाहनः पुष्पकेतुर्नामाधक्षरबीजो मायापतिर्मैत्रजो हंसरबो हलेशो हलेशं महा-हलं मायाङ्गं बरदायिनमिति ।

नैर्ऋत्यां हेमाभो रक्ताम्बरो द्विभुजः पुष्पहस्तो मेघध्यजवाहनो नारदो (१) यकारबीजो यक्षापतिर्मूङजातो यक्षो यक्षं सर्ववरदं सुखिनं देवयोनिमिति ।

वायव्यां स्यामाभो रक्ताम्बरो जटाधरो द्विभुजो बालमौलिसमा-युक्तरच्छनवीरसमायुक्तो बालापतिर्भृगध्यजवाहनः पुष्पधरहस्तो (मेघ-ध्यजवाहनो) जकारबीजो मृदङ्गरवो जाम्बवं रूपं दर्शनीयं सुन्दरमिति ।

ऐशान्यां श्यामाभो रक्ताम्बरो द्विभुजश्शूलधरो रक्तकेशो दंष्ट्रा-मुखो नीलापतिः खरध्वजवाहनो घोररवो मूलजो नामाचक्षरबीजो ऽसुरोऽसुरं दैतेयं भयानकं घोररूपिणमिति ।

अन्तराले प्राच्यां पश्चिमाभिमुखं पश्चिपादं पुंद्धीरूपोर्ध्वकायं पार्श्वयोः पक्षाभ्यां युक्तं वीणातालहस्तं नामाद्यक्षरवीजं वायुवाहनं नालभ्वजं स्वरत्वं हस्तजं कित्ररामिथुनं तीर्थं सङ्गीतं पश्चिरूपमिति ।

तद्दक्षिणे पश्चिमाभिमुखो रक्ताभास्तिताम्बरो जटाधरः पुष्पहस्तो द्विमुजः प्राणेशोऽश्वष्यजवाहनो रोहिणीजश्शङ्करवः प्रणवाद्यक्षरबीजः प्रह्लादः प्रह्लादं प्रजननं विष्णुभक्तं गदाधरमिति ।

दक्षिणे चोत्तराभिमुखक्त्यामाभो क्नमाम्बरो द्विशुज इक्षुचा-पपुष्पक्षरो रतिपतिर्मकरध्वजवाहनः पुनर्वसूजातस्त्वरखो मकारबी-जो मदनो मदनं कामं सुन्दरं दिव्यरूपिणमिति ।

तत्पश्चिमे चोत्तराभिमुखा पाटळपुष्पनिभा रक्तवस्त्रधरा पुष्प-हस्ता द्विभुजा कृष्णकुञ्चितमूर्धजा ळळाटोपरि पुष्पचूडासमन्विता हंसध्वजवाहना शुकस्वररवा स्वात्युद्भवा विद्यादिबीजा विपा विपां विद्युद्भूपां विशालाङ्गीं मेधामिति ।

पश्चिमे प्राङ्मुखा हेमाभा श्यामाम्बरा द्विभुजा पुष्पहस्ता कृष्णकुश्चितमूर्धजा वेणुरवा ग्रुकध्वजवाहना चित्रानक्षत्रजाता नामाद्यक्षरबीजा व्याजनी सुभगां सुन्दरी विशुद्धामिति ।

तदुत्तरे रत्नाभा श्वेताम्बरधरा चान्यत्सर्वे व्याजनीवत् , कामिनी कामिनीं कान्तां शुभाङ्गीं विमलामिति ।

उत्तरे दक्षिणाभिमुखा श्वेताभा कृष्णाम्बरा पुष्पहस्ता द्विभुजा छछाटोपरिपुष्पचूडासमन्विता खगध्वजवाहना हंसरवा हस्तजाता नामाद्यक्षरबीजा चन्द्राभा चन्द्राभां तन्त्रङ्गी श्वेतरूपां दृढवतामिति ।

तत्यूर्वे दक्षिणाभिमुखश्च्यामाभो रक्ताम्बरो द्विभुजः पद्महस्त-स्सर्वाभरणभूषितो गजवाहनः खङ्गध्वजस्मुनन्दापतिनीमाद्यक्षरबीजः शतभिषग्जातस्मुनन्दं सुन्दरं सुरप्रियं शुभाननं सौम्यमिति ।

## सप्तमावरणदेवाः ।

सप्तमावरणे पूर्वद्वारोत्तरे ब्रह्माणं, तदक्षिणेऽर्यम्णं पश्चिमाभि-मुखं, दक्षिणे दण्डधरमुत्तराभिमुखं, पश्चिमे पाशभृतं प्राक्मुखम्, उत्तरे

धनदं दक्षिणाभिमुखम्, आग्नेय्यां सिवतारं सावित्रं, नैर्ऋत्यां चेन्द्र-मिन्द्रजं, वायव्यां रुद्रं रुद्रजम्, ऐशान्यामप आपवत्सं चार्चयेत्।

अन्तराले प्राच्यामुत्तरपार्श्वे ईशं पर्जन्यं जयन्तं महेन्द्रं नागं भूतं यक्षमिति ।

तदक्षिणपार्श्वे चादित्यं सत्यकं मृशमन्तरिश्वं दुर्गो घोटकमुखीं धात्रीं वपुषं चेति ।

दक्षिणे पूर्वभागेऽग्निमुष्णांशुं वितथं गृहक्षतं राक्षासं जयं कृष्णं चेति ।

तत्पश्चिमभागे यमं गन्धवे भृक्कराजमृषीन्सुरण्डं शिवं प्राणं चेति ।

पश्चिमे दक्षिणमागे निर्ऋतिं दौवारिकं पुष्पदन्तं कविं शक्रं पुरुहूतमिति ।

तदुत्तरमागे सरित्पतिमसुरं शोषिणं रोगं विद्यां यशसं भद्र-मिति ।

उत्तरपश्चिमभागे जवनं नागं मुख्यं मह्याटं वेदभृतं तापसं सिन्धुषमिति ।

<sup>\* &#</sup>x27;इन्द्रराज'मिति पाठान्तरम् । † 'छदराज' मिति पाठान्तरम् ।

तत्पूर्वभागे सोममर्गलमदितिं सूर्यदेवं विद्यामितं पाज्यभौति-कमिलेतान्देवानेकमूर्त्या समर्चयेत् ।

प्राकारबाह्य महत्पीठं कृत्वात्रानुक्तदेवान्सर्वान्देवानिति समर्चयेत्। एषां च वर्णवाहनादीन्पूर्वोक्ताञ् झात्वाचयेत्। अनुक्तास्सर्वेप्याकाशवर्णाः श्वेताम्बराः पुष्पहस्ता द्विभुजाः खगष्यजवाहनाश्चाङ्करवास्तत्तनामप्रियायुक्ता नामाद्यक्षरबीजा आमिजिज्जाताश्चेवं झात्वाचयेत्।
एवं प्रकारेण परिवारेर्युक्तमुक्तमोक्तमं सर्वसंपत्करमत्यन्तदर्शनीयं चक्षुर्मनसोः प्रीतिकरं देवप्रियं च भवेत्। तस्मात्सर्वप्रयत्नेनैतैः प्राकारैः
परिवारश्च युक्तमाल्याचनमाचरेत्। सर्वप्राकाराणामभावे प्रथमावरणे
तक्तत्प्राकाराश्चितदेवानर्चयेत्। परिवाराणामभावे द्वितीया(वरणा) दिष्यावरणेषु तक्तत्स्त्रतेस्तक्तदावरणस्थान् देवान्संयोज्याचयेदिति केचित्।
अथवा विभवानुसारेण नवविधपरिवारोक्तमार्गेण परिवारार्चनमाचरेत्।

इति श्रीवैखानसागमे मरीचिप्रोक्ते विंशः पटलः ॥



#### APPENDIX B.

### MEASUREMENT OF PROPORTION IN IMAGES.

## THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA MEASURE.

In the Indian measure of length there are two different kinds of units, namely the absolute and the relative. Of these the first is based upon the length of certain natural objects, while the second is obtained from the length of a particular part or limb of the person whose measurement is under consideration. The following table gives the relation between the various quantities used in the absolute system:—

- 8 Paramānus make 1 Ratharēnu.
- 8 Ratharēņu ,, 1 Romāgra.
- 8 Romāgras ,, 1 Likshā.
- 8 Likshās " 1 Yuka.
- 8 Yūkas , 1 Yava.
- 8 Yavas ,, 1 Uttama-mānāngula.
- 7 Yavas " 1 Madhyama-mānāngula.
- 6 Yavas ,, 1 Adhama-mānāngula.

Besides these there are also other larger units of length; they are:—

24 Angulas or Mānāngulas make 1 Kishku,
25 Mānāngulas ,, 1 Prājāpatya.
26 ,, 1 Dhanurgraha.
27 ,, 1 Dhanurmushţi.
4 Dhanurmushţis ,, 1 Danda.

The measure called danda is employed in ascertaining large lengths like that, for instance, of a street in a village.

In the relative system an angula is taken to be the length of the middle digit of the middle finger of either the sculptor or the architect, or of the rich devotee who causes a temple to be built or an image to be set up. The angula thus obtained is called a mātrāngula. Another kind of angula is obtained by dividing the whole length of the body of an image into 124, 120 or 116 equal parts; each of these divisions is called a deha-labdha-angula or shortly The relative measure is meant to be dēhāngula. used in the construction of temples or in the making of images; it is however, employed for the latter purpose more often than for the former. Different names are given to certain lengths representable by two or more dehangulas up to twenty-seven; a knowledge of these is also very necessary for the proper understanding of the descriptions given in

the Sanskrit texts printed in this Appendix. An explanatory list of those names is accordingly given below:—

- A distance of one angula is called Murti, Indu, Viśvambharā, Mōksha and Ukta.
- A distance of two angulas is called Kalā, Gōļaka, Aśvinī, Yugma, Brāhmaṇa, Vihaga, Akshi and Paksha,
- A distance of three angulas is called Rina, Agni, Rudrāksha, Guna, Kāla, Šula, Rāma, Varga and Madhyā.
- A distance of four angulas is called Vēda, Pratishţhā, Jāti, Varṇa, Karṇa (or karaṇa), Abjajānana, Yuga, Turya, and Turīya.
- A distance of five angulas is called Vishaya, Indriya, Bhuta, Ishu, Supratishthā and Prithvē.
- A distance of six angulas is called Karma, Anga, Rasa, Samaya, Gāyatrī, Krittikā, Kumārānana, Kauśika and Ritu.
- A distance of seven angulas, Pātāļa, the Munis, Dhātus, Lōkas, Ushņik, Rōhiņi, Dvīpa, Anga and ambhōnidhis.
- A distance of eight angulas is called Lōkapālas, Nāgas, Uraga, Vasus, Anushtup, and Ganas.
- A distance of nine angulas is called Brihati, Grihas, Randhras, Nandas and Sutras.
- A distance of ten angulas, is called Dik, Prāturbhāvā, Nādi, Pankti and . . .
- A distance of eleven angulas, is called Budras and Trishtup.

- A distance of twelve angulas is called Vitasti, Mukha
  Tāla, Yama, Arka, Rāśi and Jagatī.
- A distance of thirteen angulas is called Atijagati.
- A distance of fourteen angulas is called Manu and Sakvari.
- A distance of fifteen angulas is called Ati-śakvari and Tithi.
- A distance of sixteen angulas is called Kriyā, Ashţi and Indu-Kalā.
- A distance of seventeen angulas is called Atyashti.
- A distance of eighteen angulas is called Smriti and Dhriti.
- A distance of nineteen angulas is called Atidhriti.
- A distance of twenty angulas is called Kriti.
- A distance of twenty-one angulas is called Prakriti.
- A distance of twenty-two angulas is called Akriti.
- A distance of twenty-three angulas is called Vikriti.
- A distance of twenty-four angulas is called Samskriti.
- A distance of twenty-five angulas is called Atikriti.
- A distance of twenty-six angulas is called Utkriti.
- A distance of twenty-seven angulas is called Nakshatra.

The measurements described in Sanskrit authorities are altogether of six kinds; and they are respectively called Māna, Pramāṇa, Unmāna, Parimāṇa, Upamāna and Lambamāna. Of these Māna is the measurement of the length of a body; pramāṇa is that of its breadth, that is a linear measurement taken at right angles to and in the same plane as the māna; measurements taken at

right angles to the plane, in which the māna and pramāna measures have been noted, are called unmāna, which obviously means the measure of thickness; parimāna is the name of the measurement of girths or of the periptery of images; upamāna refers to the measurements of inter-spaces, such, for instance, as that between the two feet of an image; and lastly lambamāna is the name given to measurements taken along plumb-lines. These six names of the requisite linear measurements have a number of synonyms which it is also very necessary to know for understanding aright the texts given in this Appendix. They are therefore given here below:—

Māna—Āyāma, Āyata, Dirgha.

Pramāņa—Vistāra, Tāra, Striti, Visriti, Visritam Vyāsa, Visārita, Vipula, Tata, Vishkambha and Visāla.

Unmāna—Bahaļa, Ghana, Miti, Utchchhrāya, Tunga, Unnata, Udaya, Utsēdha, Uchcha, Nishkrama, Nishkriti, Nirgama, Nirgati and Udgama.

Parimāņa—Mārga, Pravēša, Pariņāha, Nāha, Vriti, Āvrita and Nata.

Upamāna—Nīvra, Vivara and Antara.

Lambanāna—Sutra, Lambana, and Unmita.

Besides the smaller unit known as the dehangula there are other larger relative units of length, which are called  $Pr\bar{a}d\bar{e}sa$ ,  $T\bar{a}la$ , Vitasti and

 $G\bar{o}karna$ . The distance between the tips of the thumb and the forefinger, when they are stretched out to the utmost, is called a  $pr\bar{a}d\bar{e}sa$ ; that between the tips of the thumb and the middle finger, when they are also so stretched out, is called the  $t\bar{a}la$ ; that between the tips of the stretched out thumb and ring-finger is known as the vitasti; and that between the stretched out thumb and little-finger is called the  $g\bar{o}karna$ .

The  $\overline{A}gamas$  prescribe various proportions to the images of the various gods, goddesses and other beings belonging to what may be called the Hindu pantheon: the unit of measurement chosen for stating these proportions is the  $t\bar{a}la$ . The different  $t\bar{a}la$  measurement prescribed for the various images are given below:—

- The Uttama-daśa-tāla (of 124 dēhāngulas) is prescribed for the images of the principal deities-Brahmā, Vishņu and Šiva.
- The Madhyama-daśa-tāla (of 120 dēhāngulas) for those of Śrīdēvī, Bhūmidēvī, Umā, Sarasvatī, Durgā, Sapta-mātrikās, Ushā and Jyēshtha.
- The Adhama-daśa-tāla (of 116 dēhāngulas) for Indra and the other Lōkapālas, for Chandra and Sūrya, for the twelve Ādityas, the eleven Rudras, the eight Vasus, the two Aśvini-dēvatas, for Bhrigu and Mārkandēya, for Garuda,

Sēsha, Durgā, Guha or Subramanya, for the seven Rishis, for Guru, Ārya, Chandēsa and Kshētrapālakas.

The Navārddha-tāla for Kubēra, for the nine Grahas (planets) and certain other celestial objects.

The Uttama-nava-tāla for Daityēśa,\* Yakshēśa, Uragēśa, Siddhas, Gandharvas and Chāraṇas, Vidyēśa and for the Ashṭamūrtis of Śiva.

Sa-tryangula-nava-tāla for such persons as are equal to the gods in power, wisdom, sanctity, etc.

Nava-tāla for Rākshasas, Asuras, Yakshas, Apsarases, Astramūrtis, and Marudganas.

Ashța-tāla for men.

Sapta-tāla for Vētāļas and Prētas.†

Shat-tāla for Prētas.

Pañcha-tāla for Kubjas or deformed persons and for Vighnēśvara.

Chatustāla for Vāmanas or Dwarfs and for children.

Tritāla for Bhūtas and Kinnaras.

Dvitāla for Kūshmāndas.

Ēka-tāla for Kabandhas.

The measurements relating to an image of the *Uttama-daśa-tāla* proportion are given in tabular form below; and a figure is also drawn to show clearly how this proportion works out.

- \* These are, according to the Kāraṇāgama, to be made according to the *Uttama-nava-tāla* measure.
- † These are, according to the Kāraṇāgama, to be made according to the Shaṭ-tāla measure.

In this connection, it would be interesting to note that, according to the canons of European art, a well-proportioned male figure is equal to eight times the length of the head: in other words is ashta-tāla in height; that of a female figure is seven and a half times that of a head, or sardhasapţa-tāla. According to European artists the ear is said to extend from a line drawn across the side of the head on a level with the eye brow, and another which is drawn on a level with the wing of the nose: or, in the language of Indian artists between the bhrū-sūtra and the nāsā-puţa-sūtra. Similarily the other rules arrived at by the Indian artist do not appear to be divergent from those evolved by the European artist, and if in Indian sculpture the results are not good in some instances it is the fault of the artist and not attributable to the guide-books. The similarity of the limbs of the body as compared with various natural objects such as for instance, the nose with the sesamum flower and the trunk composed of the chest and abdomen with the face of a cow are very well pointed out with reference to a number of illustrations by Mr. Abanindranath Tagore in his excellent erticle entitled 'Indian Iconography' contributed to the Modern Review for March 1914.

|                                                              |       |             | MBA                    | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | INTS AC | CORDIN      | IG TO 1     | E E           |                      |                  |
|--------------------------------------------------------------|-------|-------------|------------------------|-------------------------------|---------|-------------|-------------|---------------|----------------------|------------------|
| PARTS OF THE BODY MEASURED.                                  | Silpa | Silparatna. | Amsumad-<br>bhēdāgama. | Amsumad-<br>hēdāgama.         | Kāraņi  | Kāraņāgama. | Kāmikāgama. | ធិន្នធាយន.    | Vaikhānasā-<br>gama. | រីបននធិ៍-<br>18. |
| ,                                                            | Ang.  | Уаув.       | Ang.                   | Yava.                         | Ang.    | Тауа.       | Ang.        | <b>Үа</b> vа. | Ang.                 | Yava.            |
| · VERTICAL MEASUREMENTS— (MANA.)                             |       |             |                        |                               |         |             |             |               |                      |                  |
| The height of the ushnisha                                   | -     | က           | -                      | က                             | -       | •           | -           | 0             | -                    | က                |
| From the bottom of the ushnisha to the end of the front hair | က     | 0           | ಣ                      | 0                             | က       | 0           | က           | 0             | က                    | 0                |
| From the end of the front hair to the akshi-sutra            | 4     | က           | :                      | :                             | 4       | 4           | 4           | 41            | 4                    | က                |
| From the akshi-suira to the end of the nose                  | 4     | က           | :                      | :                             | 4       | 4           | 4           | 4             | 4                    | က                |
| end of the chin                                              | 4     | က           | 4                      | က                             | 4       | 4           | 4           | 41            | 4                    | က                |
| The small nesny fold below the ohin Height of the neck       | 0 8   | 4 5-        | ::                     | ::                            | 0 4     | 40          | 0 4         | 40            | <b>0</b> m           | 4 ~              |
| From the hikkā-sūtra to the middle of the chest              | 13    | က           | 13                     | က                             | 13      | 41          | 13          | 4             | 13                   | က                |
| From the middle of the chest to the navel                    | 13    | က           | 13                     | အ                             | 13      | 4           | 13          | 4             | 13                   | က                |

| Śilparatna. |
|-------------|
| Ang.        |
| i           |
|             |
| 13          |
|             |
| 22          |
| 4           |
| 22          |
|             |
| 4           |
|             |
| 17          |
|             |
| :           |
|             |
|             |
| 22          |
| CJ          |
| =           |
|             |
|             |
| 23          |

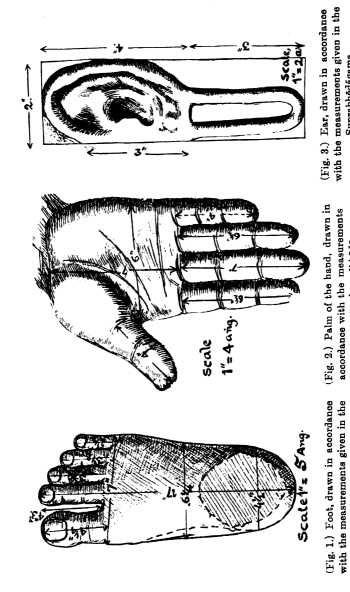
| (PRAMANA.) |
|------------|
| 12         |
| 13         |
| <br>       |
| 10         |
| 40 (?)     |
| 22         |
| 6          |
| 21         |
| 19         |
| က          |
| :          |
|            |
| 20         |

. .

|                                                  |       | MBA                  | SUREM         | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | CCORDI   | NG TO       | THE              |                      |
|--------------------------------------------------|-------|----------------------|---------------|-------------------------------|----------|-------------|------------------|----------------------|
| PARTS OF THE BODY MEASURED.                      | Silpa | Śil <b>parat</b> na. | Améu<br>bhēdā | Amsumad-<br>bhēdāgama.        | Kārnņ    | Kārnņāgama. | Vaikhān<br>gama. | Vaikhānasā-<br>gama. |
|                                                  | Ang.  | Yava.                | Ang.          | Yava.                         | Ang.     | Yava.       | Ang.             | Yava.                |
| The width of the thich at its root               |       |                      |               |                               | <u>.</u> | ~           | 6                | ٥                    |
| Do. at its middle                                | : 2   | 9                    | 14            | . ca                          | 3        | н ;         | 3 =              | ° C                  |
| at its lower end                                 | :     | :                    | :             | ;                             | 6        | 4           |                  | • ;                  |
| the knee                                         | œ     | 9                    | 0             | 9                             | σ        | 4           | 6                | 4                    |
| The width of the portion where the knee ends     |       |                      |               |                               |          | · · ·       |                  | ı                    |
| and the foreleg begins                           | ro    | 63                   | :             | :                             | œ        | Н           | :                | :                    |
| at its middle                                    | 9     | 9                    | 9             | 9                             | :        | :           | -                | 0                    |
| The width of the shaft of the foreleg            | 4     | 9                    | 4             | 9                             | :        | :           | 4                | 4                    |
| The distance between the inner bony projec-      |       |                      |               |                               |          |             |                  |                      |
| tions on the ankles                              | 'n    | က                    | ນ             | က                             | ro       | 0           | r                | 0                    |
| The width of the heel                            | 41    | 4                    | 4             | 4                             | :        | :           | က                | *                    |
| The height of the heel (from the ankle to the    |       |                      |               |                               |          |             |                  |                      |
| ground)                                          | 4     | 4                    | 4             | 4                             | :        | :           | 4                | ₩                    |
| The width at the middle of the sole of the foot. | 9     | 64                   | 9             | <b>C</b> 4                    | 'n       | <b>C</b> 7  | ນ                | 4                    |
| The breadth of the sole at the toe end           | ~     | 0                    | 2             | 0                             | ဖ        | 0           | :                | :                    |
| The length of the great toe                      | 4     | <b>C</b> 4           | 4             | <b>C4</b>                     | 4        | 0           | 4                | 0                    |
| The width of the same                            | 67    | ~                    | <b>C</b> 4    | -                             | €<br>9   | 0           | C4               | 0                    |
| The width of the toe-nail                        | -     | <b>⊣</b> ≈           | -             | <del>-  </del> 21             | -        | <b>C</b> 7  | :                | :                    |
| The length of the same                           | 0     | 63 (2)               | 9             | (?)<br>88<br>(%)              | 7        | <b>C</b> 4  | :                | :                    |
| The length of the toe adjacent to the great toe. | 4     | က                    | 4             | က                             | 4        | ന           | 4                | -                    |
| The length of the middle toe                     | က     | 9                    | က             | 9                             | es       | 4           | က                | 2                    |

| 4                                  | ٠, | >                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                            | -401                        | _                                 | 9 6 | -                                               |                                          |                                             |      | :    |                                             | :        | 0                                  | 4                      | 0                        | 0 | )                                | 0        | 4                               | <b>C</b> 7                    | -                                              | <b>C</b> 7                        | -                   | :                              | -                                      | 0                                   | 2                                    | 9    |  |
|------------------------------------|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------|-----------------------------------|-----|-------------------------------------------------|------------------------------------------|---------------------------------------------|------|------|---------------------------------------------|----------|------------------------------------|------------------------|--------------------------|---|----------------------------------|----------|---------------------------------|-------------------------------|------------------------------------------------|-----------------------------------|---------------------|--------------------------------|----------------------------------------|-------------------------------------|--------------------------------------|------|--|
| 65                                 | 0  | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 4                                          | _                           | _                                 | 1 6 | >                                               |                                          |                                             |      | :    |                                             | :        | 6                                  | 2                      | _                        | 4 |                                  | ~        | 9                               | r                             | z                                              | 4                                 | 4                   | :                              | _                                      | -                                   | 0                                    | 0    |  |
| 4 (?)                              | •  | >                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | H                                          | 0                           | c                                 | · - | >                                               |                                          |                                             |      | :    |                                             | :        | 41                                 | 4                      | 673                      | 0 | )                                | 0        | 41                              | 67                            | 63                                             | -                                 | -                   | 4                              | -                                      | 0                                   | -                                    | 9    |  |
| -                                  | C  | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -                                          | -                           | ,-                                | -   | <b>-</b>                                        |                                          |                                             |      | :    |                                             | :        | <b>∞</b>                           | 2                      | 10                       | 4 | 1                                | 2        | 9                               | ı.                            | r.                                             | 4                                 | 41                  | _                              | -                                      | -                                   | 0                                    | 0    |  |
| -                                  | •  | Ħ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | :                                          | :                           |                                   | :   | :                                               |                                          |                                             |      | :    |                                             | :        | က                                  | 64                     | 9                        | 9 | )                                | 0        | 4                               | <b>C3</b>                     | -                                              | <b>C</b> 3                        | <b>C</b> 7          | <b>C4</b>                      | -                                      | 0                                   | 0                                    | 9    |  |
| က                                  | c  | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | :                                          | :                           |                                   | :   | :                                               |                                          |                                             |      | :    |                                             | :        | œ                                  | ۲                      | 5                        | ന | )                                | ~        | 9                               | ž                             | ž                                              | 4                                 | 4                   | -                              | -                                      | -                                   | ,-1                                  | 0    |  |
| 1                                  | V  | н                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | :                                          | :                           | ;                                 | :   | :                                               |                                          |                                             |      | :    |                                             | :        | က                                  | <b>C</b> 7             | 9                        | 9 | 1                                | 0        | 4                               | C4                            | -                                              | <b>C</b> 1                        | CI                  | CI                             | -                                      | 0                                   | 0                                    | 9    |  |
| က                                  | c  | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | :                                          | :                           | ;                                 | :   | :                                               |                                          |                                             |      | :    |                                             | :        | <u>-</u>                           | <u>~</u>               | ນ                        | ຄ |                                  | <b>-</b> | 9                               | 20                            | ຜ                                              | 4                                 | 4                   | -                              | -                                      |                                     | -                                    | 0    |  |
| The length of the toe next to that |    | TOTAL COMPANY OF THE STATE OF T | Tae Width of the toe next to the great toe | The width of the middle toe | The width of the toe next to that |     | Of the total breadth of the neils of each toe a | fourth should be that of the surrounding | strip of flesh that keens them bound to the | toes | 27.0 | as the lengths and breadths of the nails of | the toes | The width of the arm at the biceps | The width at the elbow | The width of the forearm |   | of the palm of the hand, minus t | fingers  | The length of the middle finger | The langth of the ring-finger | The length of the forefinger (or index-finger) | The length of the smallest finger | length of the thumb | width of the thumb at its root | width of the middle finger at its root | width of the forefinger at its root | width of the ring-finger at its root | root |  |

|                                                                                            |       | MEA         | SUREM         | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | CCORDI | NG TO           | THE                  |                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------|---------------|-------------------------------|--------|-----------------|----------------------|-----------------------------------|
| PARTS OF THE BODY<br>MEASURED.                                                             | Śilpa | Silparatna. | Amśt<br>bhēdā | Amsumad-<br>bhēdāmaga.        | Kāraņ  | Kāraņāgama.     | Vaikhānasā-<br>gama. | inasā-<br>08.                     |
|                                                                                            | Ang.  | Үаув.       | Ang.          | Yava.                         | Ang.   | Ang. Yava. Ang. | Ang.                 | Yava.                             |
| The width of the fingers at the tips is less by                                            |       |             |               |                               |        |                 |                      |                                   |
| one sixteenth of their width at the root  Five-sixths of the width at the tips of the fin- | :     | :           | :             | :                             | :      | :               | :                    | :                                 |
| gers is the width of the nail of each finger                                               | :     | :           | :             | :                             | :      | :               | :                    | :                                 |
| fourths of their width                                                                     | :     | :           | :             | :                             | :      | :               | The wid!             | The width of the                  |
| The nails of the toes should be circular and those of the fingers oval in shape            | :     | :           | :             | :                             | :      | :               | thumb                | thumb which                       |
| The length of the digit of the finger bearing the                                          |       |             |               |                               |        |                 | 64                   | 4                                 |
| nail should be twice the length of the nail                                                | :     | :           | :             | :                             | :      | :               | of the in            | of the index fin-<br>ger=         |
|                                                                                            |       |             |               |                               |        |                 | of the               | 4<br>middle                       |
|                                                                                            |       |             |               |                               |        |                 | finger = 1 of the r  | =<br>73<br>ring-fin-              |
|                                                                                            |       |             |               |                               |        |                 | ger=                 | ger=<br>1 4<br>of the small fin.  |
| The least of that digit of the thumb which is                                              |       |             |               |                               |        |                 | 38gr                 | <b>0</b> 1                        |
| near the palm                                                                              | 69    | -           | <b>C</b> 3    | -                             | :      | :               | The width o          | The width of that<br>digit of the |



Suprabhédāgama.

given in the Amsumadbhedagama.

Amsumadbhēdāgama.

[To face page 15 of App. B.]

| mb which near the                                                    | of the index fin-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 6<br>middle      | nnger = 2 of the ring fin-<br>ger = 6 fine of the small fin- | ger = 1 4 The width of the middle digit of the index fin-                                                                                                          | ğ                                                                                                                            | of the ring fin- ger = $\frac{5}{1}$ of the small fin- ger = $\frac{5}{1}$ . | : ; <del>4</del>                                                                                                 |
|----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|--------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| thumb<br>is ness                                                     | of the                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | of the           | nnger = 2 of the rir ger = 1 of the sma                      | ger = 1 The wid middl                                                                                                                                              | ger = 1 of the m                                                                                                             | of the ger = 1 of the ger = 1 1 ger = 1 1                                    | ::9                                                                                                              |
| :                                                                    | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | :                |                                                              | :                                                                                                                                                                  | :                                                                                                                            | :                                                                            | n :0                                                                                                             |
| :                                                                    | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | :                |                                                              | :                                                                                                                                                                  | :                                                                                                                            | :                                                                            |                                                                                                                  |
| 63                                                                   | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0                |                                                              | rO                                                                                                                                                                 | :                                                                                                                            | :                                                                            | 404                                                                                                              |
| 63                                                                   | 67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 63               |                                                              | -                                                                                                                                                                  | :                                                                                                                            | :                                                                            | 5<br>6                                                                                                           |
| 61                                                                   | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0                |                                                              | ro                                                                                                                                                                 | :                                                                                                                            | :                                                                            | 404                                                                                                              |
| 63                                                                   | 63                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>C</b> 1       |                                                              | H                                                                                                                                                                  | :                                                                                                                            | :                                                                            | က မ                                                                                                              |
| The length of that digit of the middle finger which is near the palm | which is near the palm.  The least of that die is of the ring-representation of the control of the ring-representation of the rin | is near the palm |                                                              | The length of that digit of the small finger which is near the palm The lengths of the middle digits of each finger should be the arithmetical mean of the lengths | of the extreme digits of each finger  There should be only two digits in the thumb, while the other fingers should have each | three digits                                                                 | The width of the palm at its finger end The width of the same at its middle The width of the same near the wrist |

|                                                                                                                    |                | MEA         | SUREM                  | ENTS A       | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | NG TO      | THIE                                                            |                                                                                                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-------------|------------------------|--------------|-------------------------------|------------|-----------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| PARTS OF THE BODY<br>MEASURED.                                                                                     | Śilpar         | Silparatna. | Amsumat-<br>bhedāgama. | mat-<br>ama. | Kāraņāgama.                   | gama.      | Vaikhānasā-<br>gama.                                            | inasa-<br>na.                                                                                   |
|                                                                                                                    | Ang.           | Ang. Yava.  |                        | Ang. Yava.   |                               | Ang. Yava. | Ang.                                                            | Yava.                                                                                           |
| The length of the space between the root of the thumb and the root of the forefinger                               | က              | 4           | <b>6</b>               | 4            | :                             | :          | က                                                               | 4                                                                                               |
| The distance between the root of the thumb and the wrist The thickness of the wrist                                | ₩:             | • :         | 4-1                    | 4(3)         | ::                            | ::         | ::                                                              | <u>:</u> :                                                                                      |
| The thickness of the palm of the hand near the wrist (Pārshņīhasta) The thickness of the same near the finger end. | es <del></del> | 00          | eo :                   | • ;          | : <b>-</b>                    | <b>.</b> 9 | 4<br>The wid<br>Parsh                                           | 4   0 The width of the Pershnibasts = 3 6                                                       |
| The shape of the two halves of the palm near<br>the wrist should have the shape of the body<br>of a parrot         | :              |             |                        | <u> </u>     | :                             |            | The width or portion resting the bette parrot.  2 The thickness | The width of the portion resembling the belly of the parrot.  The thickness of The thickness of |
| At the roots of the fingers there should be strips of flesh 4 yavas in thickness                                   | :              | :           | :                      | :            | :                             | :          |                                                                 | this portion =                                                                                  |
| The thickness of the palm should decrease from the wrist to the finger by 5, 4 and 3 yavas                         | :              | :           | :                      | :            | :                             | :<br>—     | :                                                               | :                                                                                               |

### THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA MEASURE.

| There should be tine lines in the shape of a yava, chakra, sula, padma or kusa drawn on the palm of the hand. Their depth should be a eighth of a yava. |            |     |            | Accord ine c shou smal of th belon (the of th the of th | According to the Vaikhanasagama, the line called the ayurekha (the line of life) should begui from neat the root of the small finger and should reach the side of the root of the index finger: 6 yavas below this line should be the vidyarskha (the line of learning); from the middle of the bottom of the palm right up to the finger end of the palm abould be the framer-rekta. Besides, there should be other lines resombling in shape the outlines of the sawkha, charka &c. | he Vaiki<br>agurekh<br>from nea<br>and shoul<br>the inde:<br>s should is<br>acring);<br>of the<br>d of the<br>skha. Bee | attacagas<br>the line<br>the roo<br>d reach (<br>r finger :<br>to the vid<br>from the<br>palm rig<br>palm rig<br>palm sig<br>palm sig in si | Ma, the sof lite) t of the side side of gavas garekha in middle it up to ould be should aspe the &c. |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-----|------------|---------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Circumperential Measurements—<br>(Parimana).                                                                                                            |            |     |            |                                                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                                                                                         |                                                                                                                                             |                                                                                                      |
| The circumference of the head round where the ears are attached to the head The distance, measured behind, from ear to ear.                             | 38         | 0 2 | 38         | 40                                                      | ::                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ::                                                                                                                      | 42<br>13                                                                                                                                    | 00                                                                                                   |
| The distance, measured in front, from ear to ear                                                                                                        | 22         | •   | 22         | 0                                                       | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | :                                                                                                                       | 36                                                                                                                                          | 0                                                                                                    |
| The width of the place where the ear is attached                                                                                                        | <b>C</b> 1 | 0   | <b>C</b> 3 | 0                                                       | ::                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ic                                                                                                                      | H                                                                                                                                           | 4                                                                                                    |
| The girth of the chest The girth of the abdomen round the navel                                                                                         | : :        | : : | : :        | : :                                                     | 6.83                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 0                                                                                                                       | : :                                                                                                                                         | : :                                                                                                  |
|                                                                                                                                                         | :          | :   | :          | :                                                       | 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 0                                                                                                                       | :                                                                                                                                           | ÷                                                                                                    |
| Siromadhya-mandala (?) (The portion of the head covered by the crown)                                                                                   | 4          | 0   | 4          | 0                                                       | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | :                                                                                                                       | :                                                                                                                                           | :                                                                                                    |
| Mandalat-agra-kesantam (?) (From the circum-<br>ference of this circle to the front hair)                                                               | 6          | 0   | 6          | 0                                                       | :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | :                                                                                                                       | :                                                                                                                                           | :                                                                                                    |

|                                                                                                                                          |       | MEA         | SUREM         | Measurements according to the | COORDI      | NG TO  | THE                             |                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------|---------------|-------------------------------|-------------|--------|---------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| Parts of the Body<br>Weasured.                                                                                                           | Śilpa | Śilparatna. | Amét<br>bhēdā | Amsumad-<br>bhēdāgama.        | Kāraņāgama. | Agama. | Vaikh                           | Vaikhānasā-<br>gama.                                           |
|                                                                                                                                          | Ang.  | Уаув.       | Ang.          | Yava.                         | Ang.        | Yava.  | Ang.                            | Yava.                                                          |
| Mandalāt-karņa-kēšanţam (?). (From this circle to the side hair near the ear)                                                            | 6     | 0           | 6             | 0                             | :           | :      | :                               | :                                                              |
| direction of the same of this circle to the back hair)  From the using ska to the front hair  From the same to the known kein (the hair) | 9:    | ₩:          | ଫ :           | ₩ ;                           | : 6         | ;°     | :0                              | :0                                                             |
| next to the ear) From the same to the back hair The width of the forehead                                                                | : :თ  | ::0         | : :o          | ::0                           | 13          | 04:    | 9 EI ::                         | °° :                                                           |
| MEASUREMENTS OF THE BYE.  The brow should lie exactly between the front hair and the akshi-sūtra.                                        |       |             |               |                               |             |        | From t                          | From the front                                                 |
| The brow should resemble a bow.<br>The space between the inner ends of the brows.<br>The langth of the brow                              | 0 20  | -40         | 0 10          | 40                            | :9          | :0     | middle brow. (tat - b) madhya 8 | middle of the brow. (Keen-tot - bhrucor-madhyam) = 3 0 1 0 5 4 |

#### THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA MEASURE.

| :                                                                                 |                                                                                | 9                                         | <del>1</del> 9                                                    |                                                                                                                 |                                                                  |                                                                                             |                                        | 64.5                                            | <b>4</b> 1                   | :                                          | :                                                           | ::0        | }                         |                                              | ~ 0                   | , |
|-----------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|-------------------------------------------------|------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|------------|---------------------------|----------------------------------------------|-----------------------|---|
| :                                                                                 | 0                                                                              | 0                                         | 0                                                                 |                                                                                                                 |                                                                  |                                                                                             |                                        | 0                                               | •                            | :                                          | :                                                           | : 0        | )                         | •                                            | ca —                  | _ |
| :                                                                                 | :                                                                              | 9                                         | 9                                                                 |                                                                                                                 |                                                                  |                                                                                             |                                        | :                                               | : 6                          | 9                                          | e2                                                          | <b>C</b> 4 | :                         |                                              | :-                    | 1 |
| :                                                                                 | 0                                                                              | 0                                         | 0                                                                 |                                                                                                                 |                                                                  |                                                                                             |                                        | ÷                                               | :                            | 24                                         | <b>C4</b>                                                   | <b>C</b> 4 | :                         |                                              | :-                    |   |
| 61                                                                                | 1                                                                              | 9                                         | 9                                                                 |                                                                                                                 |                                                                  |                                                                                             |                                        | -                                               | #8 C                         | 29                                         | 63                                                          | : «        | •                         | •                                            | C4                    | • |
| 0                                                                                 | 0                                                                              | 0                                         | 0                                                                 |                                                                                                                 |                                                                  |                                                                                             |                                        | 0                                               | 0                            | <b>19</b>                                  | <b>c</b> 4                                                  | : <        | •                         |                                              | 67                    |   |
| <b>C</b> 7                                                                        | -                                                                              | 9                                         | 9                                                                 |                                                                                                                 |                                                                  |                                                                                             |                                        | 4                                               | # 0                          | 79                                         | 69                                                          | : "        | )                         |                                              | co                    | _ |
| 0                                                                                 | 0                                                                              | 0                                         | 0                                                                 |                                                                                                                 |                                                                  |                                                                                             |                                        | 0                                               | 0                            | 39                                         | C1                                                          | : <        | •                         | (                                            | cq                    |   |
| The breadth of the brow at its middle The shape of the brow should be that of the | crescent moon or that of a stringed bow.  The diameter of the pupil (kaninika) | The diameter of the black ball of the eye | The lengths of the whites of the eye on either side of black ball | The shape of the eye should be like the outline of a fish, the petal of the lotus flower or like the half moon. | At the end of the eyes there should be half a ware of red flesh. | It is stated that in the middle of the pupil (kaninikā) there is what is called the jyōtir- | mandala whose diameter is said to be a | The breadth of the upper lid (in the open eye). | The breadth of the lower lid | There should be 90 lashes in each eye-lid, | according to the Karanagama.  The distance between the eyes |            | MEASUREMENTS OF THE NOSE. | The length of the nasa-puta (the wing of the | The width of the same |   |

|                                                                                                                                                                                                                                   |          | ME          | SUREM    | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | CCORD     | ING TO      | THE   |                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-------------|----------|-------------------------------|-----------|-------------|-------|----------------------|
| PARTS OF THE BODY,<br>MEASURED.                                                                                                                                                                                                   | Silpa    | Silparatna. | Amái     | Amsumad-<br>bhēdāgama.        | Kāraņ     | Кагарадаша. | Vaikh | Vaikhānasā-<br>gama, |
| į                                                                                                                                                                                                                                 | Ang.     | Ang. Yava.  | Ang.     | Yava.                         | Ang.      | Yava.       | Ang.  | Yava.                |
| The thickness of the same at the base of the nose The portion between the upper lip and the base                                                                                                                                  | 0        | 44          | 0        | 4.                            | 0         | 4           | 0     |                      |
| of the nose, which is depressed like a cup, is known in Sanskrit by the name of $G\bar{o}ji$ . The height of the tip of the nose from the $g\bar{o}ji$ .                                                                          |          | •           | 69       | 0                             | <b>C4</b> | -           | 61    |                      |
| The length of the hole of the nestril  The breadth of the same                                                                                                                                                                    | 00       | 7.5         | 00       | 4.                            | 00        | 3(?)        | •     | · :                  |
| The <i>nāsikā-puţa</i> should resemble the seed of<br>the long bean, and the shape of the nose<br>should be like that of the flower of sesamum.<br>The septum or wall between the two nostrils is<br>called in Sanskrit Pushkara. |          |             |          | )                             | •         | ,           |       |                      |
| The length of the pushkara along the base of                                                                                                                                                                                      |          |             |          |                               |           |             |       |                      |
| the nose                                                                                                                                                                                                                          | <b>-</b> | 0           | -        | 0                             |           | 0           | _     | 0                    |
| Its thickness The distance between the massimus and the the                                                                                                                                                                       | o<br>    | es<br>      | 0        | 1 (3)                         | :         | :           | :     | · :                  |
| tip of the nose                                                                                                                                                                                                                   | _        | *           | _        | *                             |           |             | c     | 72                   |
| The length of the goj:                                                                                                                                                                                                            | -        | ₩<br>₩<br>₩ | 0        | 2 -401<br>4 -41               | :0        | : 4         | -     | - <del>-</del>       |
| Its breadth                                                                                                                                                                                                                       | 0        | 25          | 0        | 75                            | :         | :           | 0     | <b>6</b> 4           |
| Its depth                                                                                                                                                                                                                         | <b>o</b> | _           | <b>-</b> | _                             | :         | :           | :     | -<br>-               |



Front and side view of a face drawn to the measurements given in the \$\bar{a}gamas\$. [To face page 20 App. B.]

#### THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA MEASURE.

| MRASUREMENTS OF THE MOUTH.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        |                     |       |             |          |       |         |                                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|---------------------|-------|-------------|----------|-------|---------|--------------------------------------|
| The length of the upper lip, which is also the length of the mouth  The breadth of the upper lip at its middle  The breadth of the upper lip should gradually diminish from the middle to the sides.  There should be a thin rim throughout the length of the upper lip (pāi in Sanskrit) whose thickness should be a yava; and the rim should slant from 3½ yavas, the breadth of the middle part of the upper lip, to half a yava at its extremity. The upper lip should have | 40     | 67 <del>-ta</del> i | 4 O   | C2 48       | 40       | က က   | 40      | - ಕ್ಷಾ ಕ್ಷ್ಮ್<br>- ಕ್ಷ್ಮ್ರಾ ಕ್ಷ್ಮ್ರ್ |
| three bends along its length.  The length of the lower lip  Its breadth at the middle  The thickness of the pāli of the lower lip  The pālo of the lower lip should be turned downwards.                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 0 1 2  | 37 H                | 0 1 2 | 07 rts      | 87 H :   | 01:   | :::     | :::                                  |
| The height of the tip of the upper lip, from the chin The mouth should always be sculptured so as                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0      | <del>§</del> 9      | 0     | 6 <u>\$</u> | 0        | -     | :       | :                                    |
| The snaint of the obest from the chin The breadth of the cheek The length of the cheek The height or convexity of the cheek, (vardhana). The cheek should be oval in shape.                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 08 : : | ₩ <b>4</b> : :      | ::::  | ::::        | : : ca w | : :00 | ⊣es : : | +≈• ○ : :                            |

|                                                                                           |       | ME.         | SUREM         | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | CCOBDI | NG TO       | THE   |                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------|---------------|-------------------------------|--------|-------------|-------|----------------------|
| PARTS OF THE BODY<br>MEASURED.                                                            | Śilpa | Śilparatna. | Amén<br>bhēdā | Amsumad-<br>bhēdāgama.        | Kāraņ  | Kāraņāgama. | Vaikh | Vaikhānasā-<br>gama. |
|                                                                                           | Ang.  | Yava.       | Ang.          | Yava.                         | Ang.   | Yava.       | Ang.  | Yava.                |
| The length of hanu-chakra (the oval elevation                                             |       |             |               |                               |        |             |       |                      |
| at the chin)                                                                              | :     | :           | :             | :                             | :      | :           | 0     | 9                    |
| The breadth of the same                                                                   | :     | :           | :             | :                             | :      | :           | 0     | en                   |
| The length of the four upper front teeth                                                  | :     | :           | :             | :                             | :      | :           | 0     | ea                   |
| The width of these teeth                                                                  | :     | :           | :             | :                             | :      | :           | o<br> | က                    |
| The length and width of the four lower front teeth                                        | :     | :           | :             | :                             | :      | :           | 0     | 23                   |
| The length of the capine teeth                                                            | :     | :           | :             | :                             | :      | :           | 0     | 4                    |
| The shape of the canine teeth should be like the                                          |       |             |               |                               |        |             |       |                      |
| The length of the teeth in the lower jaw, cor-                                            |       |             |               |                               | •      |             | •     | ,                    |
| The width of the molar teeth is the same as that                                          | :     | :           | :             | :                             | :      | :           | >     | <del>4</del> ,       |
| yava longer than that of the front teeth.  There should be five teeth on each side of the |       |             |               |                               |        |             |       |                      |
| front middle four teeth. Total, 32 teeth.<br>The length of the tongue                     | :     | :           | :             | :                             | :      | :           | 9     | •                    |
| The width of the same                                                                     | :     | :           | :             | :                             | :      | :           | es -  | 0                    |
| The length and width of the uvula                                                         | :     | :           | :             | :                             | :      | :           | -     | 0                    |
|                                                                                           |       |             | _             | -                             |        | _           |       | _                    |

#### THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA MEASURE.

|                          | 0 0                                                                                                                                       | 21 0 26 0                                                                                                                            |                 |                                              | · :                     | :                                                                                                                                                                                                           | :                                                              | 4 4<br>0 4<br>0                                                                                                                               |
|--------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|----------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                          | 10                                                                                                                                        | :                                                                                                                                    | -: ·            | - : 69                                       | C9                      | -                                                                                                                                                                                                           | co<br>                                                         | 4110                                                                                                                                          |
|                          | o<br>                                                                                                                                     | :                                                                                                                                    | : <             | : 6                                          | 63                      | <b>,1</b>                                                                                                                                                                                                   | -                                                              | 4044                                                                                                                                          |
|                          | 10                                                                                                                                        | :                                                                                                                                    | : 6             | - :0                                         | 67                      |                                                                                                                                                                                                             | <b>C</b> 1                                                     | 4-1-0                                                                                                                                         |
| MEASUREMENTS OF THE BAR. | At the junction of the ear with the cheek, the length of the karya-bandha A space of 1½ angulas outside the ear is called the karya-vēśa. | Here the ear should spring up.  The distance between the ears measured in front of the head  The distance between the ears, measured | behind the head | The length of the ear  The breath of the ear | of the ear from the net | According to the Kāraṇāgama, the top of the ear should be on a level with the Bhru-sūtra. The breadth of the portion of the ear that is folded inwards on the top The rest of the ear should he circular in | the ear below the netra-sistra<br>the bored and rendulous John | the ear, called the nāla in Sanskrit  The width of this strip of flesh in front  The width of the same at the back  The thickness of the same |

|                                                                              |          | MEA         | SUREM                  | ENTS A                | CCORDI | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | THE   |                      |
|------------------------------------------------------------------------------|----------|-------------|------------------------|-----------------------|--------|-------------------------------|-------|----------------------|
| PARTS OF THE BODY<br>MRASURED.                                               | Silpa    | Silparatna. | Amsumat-<br>bhēdāgama. | Amsumat-<br>bēdāgama. | Kāraņ  | Kāraņāgama.                   | Vaikh | Vaikhānasā-<br>gama. |
|                                                                              | Ang.     | Yava.       | Ang.                   | Yava.                 | Ang.   | Yava.                         | Ang.  | Yava.                |
| The distance between the two pieces of the                                   |          |             | 2000                   |                       |        |                               |       |                      |
| "Mala, the front and back pieces The total length of the ear from ton to the | :        | :           | 4                      | 9                     | :      | :                             | :     | :                    |
| 3                                                                            | <b>∞</b> | ~           | 6                      |                       | 80     | 0                             | :     |                      |
| The thickness of the propals or anti-tragus                                  | -        | 4           | :                      | :                     | · :    | :                             | : :   | : :                  |
| The length of the same                                                       | က        | 0           | :                      | :                     | :      | :                             | -     | 0                    |
| Its height                                                                   | 0        | <b>~</b> #I | :                      | :                     | 0      | 4                             | :     | :                    |
| The pippali should have decreasing width from                                |          |             | <u>.</u>               |                       |        |                               |       |                      |
| A member designated the piñchhali (tragus) is                                |          |             |                        |                       | ~~~    |                               |       |                      |
| said to be at the place wherein the ear resem-                               |          |             |                        |                       |        |                               |       |                      |
| oles the letter & (written as in the Grantha                                 | G        |             |                        |                       |        |                               |       |                      |
| The midth of the midelial.                                                   | ۹ -      | > •         | ;                      | :                     | :      | :                             | :     | :                    |
| The distance of the hole of the ear helow the                                | 4        | #           | :                      | :                     | :      | :                             | :     | :                    |
|                                                                              | _        | 4           |                        |                       | ,      |                               |       |                      |
|                                                                              | ı        |             | :                      | :                     | :      | :                             | :     | :                    |
| The thickness of the rim of the ear                                          | 0        | 13          | :                      | :                     | 0      | 69                            | :     | :                    |
| The width of the ear at the back                                             |          | *           | :                      | :                     | :      | ;                             | :     | :                    |
|                                                                              |          |             |                        |                       |        |                               |       |                      |

#### THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA MEASURE.

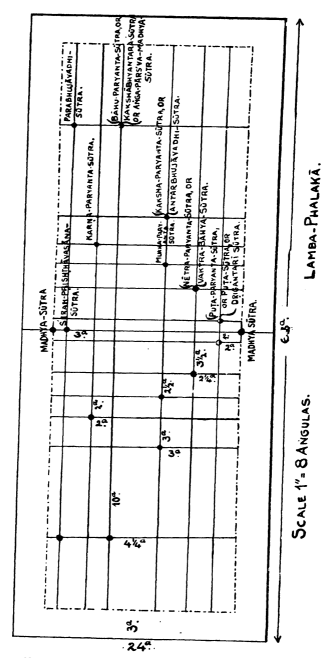
| MEASUREMENTS OF THE BACK OF BODY.               |    |          |   |   |     |   |   |   |
|-------------------------------------------------|----|----------|---|---|-----|---|---|---|
| The distance between the back hair and the ear. | H  | 4        | П | 4 | ;   | : | : | ; |
| The thickness of the kritani (?) at the back of |    |          |   |   |     |   |   |   |
| the ear                                         | 0  | 4        | : | : | :   | : | : | : |
| The length of the ear at the back below the     | •  | ,        |   |   |     |   |   |   |
| kritāns                                         | 4  | <u>ო</u> | : | : | :   | : | : | : |
| The distance between the back of the ear and    |    |          |   |   |     |   |   |   |
| the raised part of the nape of the neck called  |    |          |   |   |     |   |   |   |
| in Sanskrit the krikāti                         | 2  | 0        | : | : | :   | : | : | : |
| The height of the nape of the neck below the    |    |          |   |   |     |   |   |   |
| back hair                                       | 4  | က        | : | : | ·:: | : | : | : |
| The width of the nape of the neck at the top    | 6  | 0        | : | : | :   | : | : | : |
| The width at the bottom                         | 2  | 4        | : | : | 6   | 9 | : | : |
| ald be                                          |    |          |   |   |     |   |   |   |
| base than at the top and the girth. of the      |    |          |   |   |     |   |   |   |
| neck should be circular.                        |    |          |   |   |     |   |   |   |
| h-                                              |    |          |   |   |     |   |   |   |
| The distance between the armpits measured       | į  |          |   |   | į   | • |   |   |
| behind the back                                 | 27 | 4        | : | : | 27  | > | : | : |
| The height of the shoulder-blade above the      |    |          |   |   |     |   |   |   |
| armpit                                          | -  | 0        | : | : | :   | : | : | : |
| The length of the upper-arm from the armpit     | -  | 0        | : | : | :   | : | : | : |
| The width of the back at the madhya-sutra       | 16 | ₩        | : | : | :   | : | : | : |
| The width of the back at the nabhi-sutra        | 8  | 4        | : | : | :   | : | : | : |
| The width of the waist at the back              | 18 | 0        | : | : | :   | : | : | : |
| The width of each glutial                       | 6  | 9        | : | : | :   | : | : | : |
| These should be spherical in shape.             |    |          |   | - |     |   |   |   |
| The width of the space between the glutials     | 0  | *        | : | : | :   | : | : | : |
|                                                 |    |          |   |   |     |   |   |   |

|                                                                                            |       | ME.           | SUREM         | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | CCORDI | NG TO       | THE   |                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|-------|---------------|---------------|-------------------------------|--------|-------------|-------|----------------------|
| PARTS OF THE BODY MEASURED.                                                                | Śilpa | Śilparatna.   | Amát<br>bhēdā | Amsumad-<br>bhēdāgama.        | Kāraņ  | Кагарадата. | Vaikb | Vaikhänasa-<br>gama. |
|                                                                                            | Ang.  | Yava.         | Ang.          | Yavs.                         | Ang.   | Yava.       | Ang.  | Yava.                |
| Measurements of the width on the sides.                                                    |       |               |               |                               |        |             |       |                      |
| The width of the side of the body near the                                                 |       |               |               |                               |        |             |       |                      |
| The width of the side of the body at the stana-                                            | 2     | 0             | :             | :                             | :      | :           | :     | :                    |
| The width of the eide of the modern                                                        | 16    | <b>69</b>     | :             | :                             | :      | :           | :     | :                    |
| The region below the madhya-sutra is known                                                 | 77    | C9            | :             | :                             | :      | :           | :     | :                    |
| as the Sront-desa.  The width of the side of the body at the middle of the Sron:           | 2     | •             |               |                               |        |             |       |                      |
| ulge of the Śrōni                                                                          | 7     | <b>-</b>      | :             | :                             | :      | :           | :     | :                    |
| The height or bulge of the srons should consist of 4 angulas below and 4 angulas above the | -     | <b>&gt;</b> . | :             | :                             | :      | :           | :     | :                    |
| nabhr-sufra.<br>The height of the hip below the Śróņi.<br>The width of the him             | 5     | 41            | :             | :                             | :      | :           | :     | :                    |
| The Srows should be bulging near the hip.                                                  | 12    | ₩             | :             | :                             | :      | :           | :     | :                    |
| The glutials should be raised from the root of the thighs.  The wive of the Śrōwi.         | 4     | 4             | :             | :                             | :      | :           | :     | :                    |

#### THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA MEASURE.

| The outline of the side of the body from the armpit to the abdomen should be slanting and the total slant is | 64         | 4          | :        | :   | : | : | :   | :   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------|----------|-----|---|---|-----|-----|
| In the case of Siva the neck above the hikkā-sista should be blue in colour.                                 |            |            |          |     |   |   |     |     |
| The height of the nipples from the chest                                                                     | C71        | 0          | :        | :   | : | : | :   | :   |
| The diameter of the nipples                                                                                  | <b>C</b> 7 |            | :        | :   | : | ; | :   | :   |
| The height and diameter of the nut of the nipple                                                             |            |            |          |     |   |   |     |     |
| (chischuka)                                                                                                  | 0          | <b>C3</b>  | :        | :   | : | : | :   | :   |
| The width of the navel                                                                                       | _          | <b>C</b> 4 | :        | :   | : | : | :   | :   |
| The spiral in the navel should be clockwise.                                                                 |            |            |          |     |   |   |     | į   |
| The Widen of the hand the manie                                                                              | > 4        | a C        | :        | :   | : | : | :   | : : |
|                                                                                                              | H rC       | - c        | :0       | :0  |   | - | : : | : : |
| The width                                                                                                    | 0 63       | -          | , ;      | · ; | : | : | :   | :   |
| The proportion between the shaft and the nut                                                                 |            | <br>I      |          | -   |   |   |     |     |
| of the penis is as 2 to 1.                                                                                   |            | -          |          |     |   |   |     |     |
| The width of the nut where it joins the shaft                                                                |            |            |          |     |   |   |     |     |
| should be greater than that of the shaft by                                                                  |            |            |          |     |   | - |     |     |
| one yava. The Karanagama states that the                                                                     |            |            |          |     |   |   |     |     |
| width of the shaft is sth less than that of the                                                              |            |            |          |     |   |   |     |     |
| Dut.                                                                                                         |            |            |          |     |   |   |     |     |
| the nuc of the penns should resemble in shape                                                                |            |            |          |     |   |   |     |     |
| The length and width of the testes                                                                           | 4          | 4          | 0        | 0   | 4 | 0 | :   | :   |
|                                                                                                              |            | 4          | <u> </u> | :   | : | : | :   | :   |
| The thigh just below the testes should be fleshy                                                             | •          |            | :        |     |   |   |     |     |
| and well developed.                                                                                          |            |            |          |     |   |   |     |     |
| The width at the back of the knee-joint                                                                      | 4          | <b>C</b> 3 | 4        | C1  | : | : | :   | :   |
|                                                                                                              |            | -          |          |     |   |   |     |     |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       | ME.         | ASUREM        | MEASUREMENTS ACCORDING TO THE | CCORD | ING TO      | THE   |                      |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-------------|---------------|-------------------------------|-------|-------------|-------|----------------------|
| PARTS OF THE BODY<br>MEASURED.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Śilpa | Śilparatna. | Amér<br>bhēdi | Amsumad-<br>bhēdāgama.        | Kāraņ | Kāraņāgama. | Vaikh | Vaikhānasā-<br>gama. |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Ang.  | Yava.       |               | Ang. Yava. Ang.               | Ang.  | Yava.       | Ang.  | Yava.                |
| The thickness of the knee-joint  The middle and the sides of the body should be modelled beautifully.  According to the Vaikhānasāgama, there should be marks resembling the chakra and sankha on the sole of the feet.  The image should be made beautiful so as to produce a pleasing effect on the eye of the observer.  The upper portion of the body (above the madhya-sistra) should be exactly equal in length to the lower portion.  In the sculpturing of the various limbs of the image, deviations of about one to six yavas from the standard measurements given above may occur and the resulting image should not be treated as of faulty proportions. The arist may model images as well as he can and with due proportions. | C4    | 4           | <b>C</b> 1    | 4                             | 1     |             |       | i                    |



[To face page 29, App. B.]

#### THE UTTAMA-DAŚA-TĀLA-MEASURE.

For measuring lengths along plumb-lines an instrument called the Lamba-phalakā is employed. It is a plank two angulas in thickness and measuring 68 angulas in length and 24 in breadth. All round the plank a margin of 3 angulas is left. small hole, just a trifle larger than a yava in diameter, is bored in the centre of the margin along the length of the plank; this hole is meant for the madhya-sūtra. Other holes are bored for the puta-paryanta-sūtra (nāsā-puṭa-sūtra), nētra-paryanta-sūtra, karna-paryanta-sūtra, kaksha-paryantasūtra, and bāhu-paryanta-sūtra, in places marked on the accompanying diagram of the Lamba-phalakā. Through these are suspended by strings, which are one yava in thickness, small plummets of iron or clay. In the case of reclining figures the sūtras are strings stretched horizontally in front of the figure which is in the process of modelling. In the case of the sthanaka-murti, the madhya-sutra which is suspended from the sikhāmaņi (crest-jewel) set in front of the kirīta (crown) of the image, should pass through the middle of the forehead, between the brows, the middle of the nose, the neck, the chest, the abdomen, the private part and between the legs; it should touch the body at the tip of the nose and the middle of the abdomen. The distance of the top of the crown

behind the madhya-sūtra is 6 angulas; that of the middle point of the chin 41 angulas; that of the hikkā-sūtra, 4 angulas; that of the middle of the chest, 2½ angulas; that of the navel, 1½ angulas; that of the root of the penis, 2 angulas; that of the middle of the thighs, 3 angulas; that of the kneejoint, 8 angulas; that of the shin bone, 16 angulas; of the total length of the great toe a portion measuring half an angula is to be in front of the madhya-sūtra, while the remaining portion of it measuring 2½ angulas is found to be behind the madhya-sūtra. The bāhu-paryanta-sūtra, which is also known as the anga-parsva-madhyasūtra, should pass through the middle of the side jewel of the crown, the head, the sides of the ear, the upper arm, the elbow, and the middle of the knee, the foreleg and the foot. The other madhya-sūtra which is hung behind the middle of the back, should pass through the middle of the back of the crown, the head, the nape of the neck, the back-bone, between the two glutials, and the beels. The vaktra-bāhya-sūtra should pass by the side of the head, through the extremity of the mouth, side of the cheek, end of the chin, side of the śroni, and the middle of the thigh and the foreleg.

All the six  $s\bar{u}tras$  mentioned above should be suspended as far below as the  $p\bar{t}tha$  or pedestal on

#### THE UTTAMA-DASA-TĀLA-MEASURE.

which the image is made to stand, whereas other  $s\bar{u}tras$ , which are required for taking the measurements of particular limbs of the body may be suspended as far as the lower extremity of those limbs.

The nāsā-puṭa-sūtra is also called the dṛigan-tarī-sūtra, that is, the line that passes through the inner margin of the eye near the nose. This sūtra also passes through the extremity of the mouth and is the same, therefore, as the vaktra-bāhya-sūtra. The antarbhujāvadhi-sūtra is the same as the kaksha-paryanta-sūtra and is also sometimes called the aṅga-pārśva-madhya sūtra, a term which means the line which is to pass through the middle of the side of the body. The sūtra which passes through the back of the head and is known as the śirah-pṛishṭhāvasāna-sūtra, is also the outer limit of the back hands of a figure with four arms.

Different names are found given to the same  $s\bar{u}tra$ , according as the  $s\bar{u}tra$  is viewed from the front or the side of the  $Lamba-phalak\bar{a}$ ; for example, the  $kaksha-paryanta-s\bar{u}tra$ , when viewed from the front of the  $Lamba-phalak\bar{a}$ , is seen passing just in front of the arm-pit and is therefore called the line that forms the limit of the arm-pit; the same  $s\bar{u}tra$  when viewed from the side is seen passing just in front of the bhuja or the upper

arm; hence it is called the line which forms the inner boundary of the upper-arm or antarbhujā-vadhi-sūtra.

If the image is a seated one, the six sūtras should be suspended as far as the pīṭha on which it is seated. The distance between the two knees in a figure seated with crossed legs, as in the yōgāsana posture, is equal to half the total height of the corresponding standing figure, that is, 62 aṅgulas.

### उत्तमद्दातालविधिः।

### उत्तमं दशतालस्य श्रृणु वक्ष्ये विशेषतः ।

உத்தமதசதாலத் இனுலே அங்கமானம் சொல்லப்படா நின்றது.

### सबेदाविंशदंशं तु शतं बिम्बोदयं कुर ॥

तेष्वेव तालमात्रं स्यात् (१)

பிம்போதயத்தை 124 செய்த இதில் ஓரம்சம் தேக மாத்திராங்குலமென்று பெயராம்.

### तन्मात्रं वसुभाजितम् । एकांशं तु यंवं प्रोक्तं

அந்த விரஃல் 8 செய்தால் ஓரம்சத்துக்கு ய**வை என்ற** பெயராம்.

### यवैश्वेवाङ्गुङैरपि ॥ उष्णीषात्पादपर्यन्तमङ्गमानं प्रकल्पयेत् ।

.... உஷ்ணீஷம் தடங்கி பாதபர்யந்தமாக அங்க மானது அளக்கப்படா நின்றது.

#### उत्तमद्शतालविधिः।

| त्रियवाधिकचन्द्रांशमुष्णीषोच्चमुदाहृतम् ॥       |
|-------------------------------------------------|
| அதினின்றம் கேசார்தமாக விரல் [1, யவை*] 8.        |
| केशान्तादक्षिस्त्रान्तं युगांशं त्रियवाधिकम् ।  |
| ••••                                            |
| अक्षिस्त्रारपुटान्तं च पुटाद्धन्वन्तमानकम्॥     |
| प्रत्येकं त्रियवाधिक्यं युगांशोदयमिष्यते ।      |
| புடாக்தத் தினின் று ஹதுவக்கமாகவும்              |
| ஓரொன்றுக்கு விரல் 4, யவை 8.                     |
| हन्वादिगलमानं तु चतुर्यवमुदाहृतम् ॥             |
| பതഖ 4ൂ.                                         |
| यवैकोनयुगांशं तु कर्ण्णोचमिति * विद्यते ।       |
| கர் <b>ே</b> தைச்சம் † ஒரு யவை குறைய            |
| [कण्ठान्ततिर्थक्सूतं तु *] हिकासूत्रमुदाहृतम् ॥ |
| கண்டத்துக்குக் குறுக்குண்டான நூல் ஹிக்கா சூத்   |
| தொழைக்கு வாராம்.                                |

<sup>\*,</sup>Could it be कण्डोचम् ? † क्रकंटिमार्डेड्स ?

#### उत्तमदशतालविधिः।

| तत्सूत्रा[द्रूदयान्तं च इृदयानाभिसीमकम् ।                           |
|---------------------------------------------------------------------|
| नाभेस्तु*] मेढ्मूङान्तं समं गुणयवाधिकम् ॥                           |
| त्रयोदशांशमुत्सेघं प्रत्येकं द्विजसत्तमाः ! ।                       |
| 3. இரு தயத் திரைல் 13 யலை 3. இரு தயத் தி                            |
| <b>னின்று ஈா</b> பிஸீமாக்தமாகவும் விரல் 13 யவை 3.   நா <b>பி</b> பி |
| விருக்து                                                            |
| मेद्रमूलात्तिर्यक्सूत्रं मध्यसूत्रं तदुच्यते ।।                     |
| மேட்ரமூலத்துக்குக் குறக்குண்டான சூத்திரம்                           |
| † மென்று பெயராம்.                                                   |
| मध्यसूत्रादधश्चोरुदीर्घं नक्ष[त्र*] (भाग) मायतम् ।                  |
| துடை நீளம் பிரெல் 27.                                               |
| तस्माद्देदाङ्गुलं जानुतुङ्गं जङ्गोरुसादशम् ॥                        |
| அதினின்றம் ஜாறதுங்கம் விரல் 4 <u>.</u> ஜங்                          |
| यगं पादतलोत्मेधमेवमत्मेधमच्यते ।                                    |

பாததலோத்ஸேதம் விரல் 4. இப்படி உஷ்ணீஷத் தில் நின்றும் பாதபர்யந்தமாக உத்வேதம் விரல் 124.

<sup>†</sup> மத்திய சூத்திர ்

<sup>\* ு</sup>கைக்கும் துடையின் நீனமே.

#### उत्तमदशतालविधिः।

## अङ्गष्टाप्रात्त पाष्पर्यन्तं तलं सप्तदशाङ्गलम् ॥ பெருவிரல் நுனியிலே கின்றம் குதியளவாகவுள்ள சீளம் விரல் 17. हिकासूत्रादधोबाहुदीर्घमृक्षाङ्गलं भवेत् । कूर्परोचं द्विभागं स्यादेकविंशत्प्रकोष्ठकम् ॥ கோர்ப்பரோச்சம் விரல் 2 सार्धत्रयोदशाङ्गुल्यं (तस्मान्) मध्यमाङ्गुलिसीमकम्। முன்கையெல்ஃவின் முடி**வீனின்று**ம் மத்யா**ங்குளி** யின் அக்கிரமளவாக விரல் 131. ततो वै मुखविस्तारं सार्धभान्वक्कुलं भवेत् ॥ \_\_\_\_\_\_சம் விசல் 12⅓. मुखान्तस्य तु विस्तारं सार्धत्रयोदशाङ्ग्रङम् । முகாக் தத்தினுடைய...... प्रीवाप्रं सार्धनन्दांशं प्रीवाम्**लं दशाङ्गुलम्** ॥ கிரீவாக்கிரம் பரப்புகிரல் 91. கிரீவாமூலம் பரப்பு கிரல் 10. हिकाधो बाहुसीमान्तं चत्वारिंशां[शमेव हि # 1]

<sup>\*</sup> ஹிக்கா சூத்திரத்தின் கீ°

#### उत्तमद्शतालविधिः।

कलांशं चतुर्थवोपेतं मध्यव्यासमुदाहृतम् ॥ மத்தியவியாசம் 16......

एकोनविंशदंशं तु श्रोणितारमुदाहृतम् । சுரோணி தாரம் விரல் 19.

कटेरप्रविशालं तु द्विनवाङ्गुलमुच्यते ॥ கடியினுடைய அக்கொம் விசாலம் விரல் 18.

तदघः कटिपार्श्वान्तविस्तारं सार्धविंशतिः । அதின்கீழே கடிகை பார்சுவாக்தமாக விஸ்தாரம் விரல் 2013.

पादोनमनुभागं तु ऊरुम्ळविशालकम् ॥ ஊருமூல விசாலம் விரல் 183.

सपादमनुभागं तु ऊरुमध्यविशालकम् । ஊருமத் திய விசாலம் விரல் 14].

#### उत्तमदशतालविधिः।

पादोनधर्मभागं तु जानुन्यासमुदाहृतम् ।। ஜாது வியாசம் விரல் 93ू.

सपादवसुभागं तु जङ्गाम्लविशालकम् । ஐங்காமூல விசாலம் விரல் 81.

पादोनसप्तभागं तु जङ्गमध्यविशालकम् ॥ ஐங்கா மத்திய விசாலம் விரல் 6%.

तयोर्मध्यततं विप्राः ! नवभागमुदाइतम् । முன்சொன்ன இரண்டு கடு விசாலம் விரல் 9.

पादोनपश्चभागं तु नलकाविस्तृतं भवेत् ॥ களகா விசாலம் விரல் 4%.

त्रियवाधिकपञ्चांशं गुल्फाश्चन्यासमुच्यते । குல்பாக்ஷ் விசாலம் விரல் 5 யவை 8.

अक्षादातलतुङ्गं तु सार्धवेदाङ्गुलं भवेत् ॥ அக்ஷத்தில் நின்றும் தலமளவாக உயாம் விரல் 4}.

पाणितारं च तत्तुल्यं पाष्प्योरुचं तदेव हि । பார்ஷ்ணிதாரம் விரல் 4½. அதினுடைய உச்சம் விரல் 4½.

तलमध्यं षदङ्गुल्यं यवद्वयसमायुतम् ॥ इकाक इंडियाकं की गंके है यकावा 2.

#### उत्तमदशतालाविधिः।

तलाप्रविस्तृतं सप्तभागमित्यभिधीयते । தலாக்கிர**விஸ்**தாரம் விரல் 7.

द्वियवाधिकवेदांशं पादाङ्गुष्ठायतं भवेत् ॥ பாதாங்குஷ்டாயதம் விரல் 4, யவை 2.

यवोपेतद्वयांशं तु तस्य विस्तारमुच्यते । பாதாங்குஷ்ட விஸ்தாரம் விரல் 2, யவை 1.

तारार्धे नखविस्तारं पादोनायामवर्तुलम् ॥ அங்குஷ்ட விஸ்தாரத்தில் பாதி நகவிஸ்தாரமாவது அதில் முக்கால் ஆயாமமாவது.

त्रियवोपेतवेदांशं तर्जन्यायाममुच्यते । தர்ஐக்யாயாமம் விரல் 4, யலை 3.

पादोनवेदभाग न्त्वनामिकायाममिष्यते ॥ அநாமிகாயாமம், விரல் 8, யலை 1.

सार्घपक्षांशमानं तु कानिष्ठाङ्गुलिदीर्घकम् । கஙிஷ்டிகா தீர்க்கம் விரல் 23.

प्रदेशिन्याः क्रमात्तारं नवसप्तार्धसप्तषद् ॥ यवमानं स्वतारार्धं नखं पूर्वोक्तवद्विद्वः ।

பெரதேசிலீ முதலான காலுவிரலுக்கும் தாரம் அடை வே 9, 8} (7½?), 7, 6, யவை மாத்திரமாவது. அர்தர்த தாரத்தில் பாதி ககமாவது.

#### उत्तमदशतालाविधिः।

तत्तदङ्गुळविस्तारं वेदांशं विभजेद्भुधः ॥ त्रिभागमङ्गुळात्रोचं शेषं स्यात्तु नखेतरे ।

அந்தந்த விரல் விஸ்தாரத்தை 4. செயது இதில் 8 கூறிலே நகாக்குரோச்சம் கொள்ளுவான். நின்றது.......

त्रियवाधिकवस्वंशं बाहुमध्यविशालकम् ॥ பாகுமத்திய விசாலகம் விரல் 8, யவை 3.

सपादसप्तभागं तु कूर्परव्यासमुच्यते । கோர்ப்பா கியாசம்......

पादोनरसभागं तु प्रकोष्ठमध्यविस्तरम् ॥ முன்கை ஈடுவிஸ்தாரம் விரல் 5¾.

पादोनचतुरंशं तु मणिबन्धविशालकम् । மணிபர்த விசாலகம் விரல் 8%.

सप्तांशं तु तलायामं साधेषणमध्यमाङ्गुलम् ॥ உள்ளங்கை நீளம் விரல் 7. நடுவிரல் நீளம் விரல் 6}

सपादभूतभागं स्यादनाम्यायाममुच्यते । அநாமிகா டீளம் விரல் 51.

यवाधिकं तु पत्रांशं तर्जन्यायाममुख्यते ॥ தர்ஐகீ கீளம் விரல் 5, யவை 1.

सपादवेदभागं तु दीर्घाङ्ग्रष्ठकनिष्ठयोः । அங்குஷ்ட களிஷ்டங்களுடைய தீர்க்கம் விரல் 44ू.

#### उत्तमद्शतालावीधिः ।

### अङ्गुष्ठमूळविस्तारं सपादांशमुदाहृतम् ॥ பெருவிரல் அடிப்பரப்பு விரல் 1½.

### तर्जन्यष्टयवा ख्याता नवसङ्ख्या त मध्यमा ।

தர்ஐகி அடிப்பாப்பு யவை 8. மத்யமை மூலவிஸ் தாரம் யவை 9.

#### अनामिका चाष्ट्रयवा कन्यसाततिषड्यवाः ॥

அராமிகா மூல**விஸ் தார**ம் யவை 8. கஙிஷ்டிகா மூலத் தில் யவை 6.

### अङ्गुष्टाचङ्गुलीनां तु म्लविस्तारमुच्यते ।

அங்குஷ்டம் முதலான விரல்களில் மூல விஸ்தாரம் சொல்லப்பட்டதை.

### तत्तन्मूलकलांशें ऽशहीनमप्रविशालकम् ॥

அந்தந்த விசாலங்களில் மூலதாரத்தை 16 செய்*து* அதில் ஒரம்சம் குறைத்து அக்கிர விசாலம் கொள்ளுவான்.

### अप्रताररसांशे तु पञ्चांशं नखविस्तृतम् ।

அந்தந்த விரல்களில் நுனியில் பரப்பை 6 செய்து அதில் 5 கூ*ரு*லே நக விஸ்தாரமும் கொள்ளுவான்.

### पार्श्वयामीसङं शेषं वृत्तायतनखाकृतिः ॥

மற்றொரு உறுலே பார்சங்கள் மாம்ஸளமிருப்பது ககத்தில் வடிவு ஆயத விருத்தமாயிருப்பது.

#### उत्तमदशतास्त्रविधिः।

#### सपादनखताराच्च नखायाममुदाहृतम् ।

நகவிஸ்தாரத் தில் கால்வாகியேற்றி நகதிர்க்கம் கொள் ளுவான்.

### नखायामद्वयं चाप्रपर्वदीर्घमुदाहृतम् ॥

ககாயாமத்தில் இரட்டி அக்கிரபர்வத்திற்கு தீர்க்கம் கொள்ளுவான்.

अङ्गुष्ठमूल्पर्वस्य दीर्घे सप्तदशं यवम् । அங்குஷ்டத்தில் மூலபர்வதிர்க்கம் யலை 17.

### तर्जनीम्लपर्वे चानामिकाया द्वयाङ्गुलम् ॥

தர் ஐகீ மூலபர்வமும் அநாமிகமூலபர் அமும் தீர்க்கம். விரல் 2.

मध्यमामूलपर्वस्य दीर्घमष्टादशं यवम् । மத்தியமா மூலபர்வதீர்க்கம் யவை 18.

किनिष्ठमुळपर्वस्य तयोदश यवास्स्मृताः ॥ ககிஷ்டிகா மூலபர்வதீர்க்கம் யவை 18.

### मूँलाग्रपर्वयोर्मध्यदीर्घं मध्यस्थपर्वसु ।

மூலபர்வத் திற்கும் அக்கிரபர்வத் திற்கு**ம் ஈ**மிலி**ன்**ற கீளமே மத்தியபர்வத் திற்கும் கீளமாவது.

### अङ्गष्ठं तु द्विपर्वं स्याच्छेषास्त्रिपर्वसंयुताः ॥

அங்குஷ்டம் இரண்டு பர்வமாயிருப்பது. கின்றவை பெல்லாம் மூன்று பர்வமாயிருப்பது.

#### उत्तमदशतालाविधिः।

सार्धभूताङ्गुलं विप्र ! तलाप्रविपुलं भवेत् । தலாக்கிரவிஸ் தாரம் விரல் 53.

रसांशं मध्यविस्तारं हस्तस्यैव तलस्य तु ॥ தலமத்திய விஸ்தாரம் விரல் 6.

तलम्लिशालं तु सार्धषड्भागमुख्यते । தலமூல சிசாலம் 6}.

अङ्गुष्ठम् लगारम्य तर्जनीमूलमन्तकम् ॥ सार्धवह्रयङ्गुलं प्रोक्तं शुकोदरविशालकम् । அங்குஷ்டமூலம் தடங்கி தர்ஐகீமூலமளவாக விரல் 83. இது சுகோதரம்போலே இருப்பது.

अङ्गुष्ठम् लगारम्य मणिबन्धावसानकम् ॥ दीर्घ वेदाङ्गुलं प्रोक्तं द्वयधौरां तद्धनं भवेत्।

பெருவிரை அடி தாடங்கி மணிபர்தமளவாய் நீளம் விரல் 4. அதிலே கணம் விரல் 2½.

पार्ष्णिहस्तघनाग्न्यंशमप्रमङ्गुलवत्क्षयम् ॥

கைவினிம்பு கணம் விரல் 3. இதில் அக்கிரமான த 2 விரெல்போலே கூஷயித்திருப்பது. (?)

अङ्गुलीनामधस्तात्तु द्रयधौरां मांसलं ततं । விரல்களில் கீழ் 21 விரல் மாம்ளைமாய் பாக்கிருப்பது.

द्विभागं पार्ष्णिहस्तस्य ग्रुकोदरविशालकम् ॥

பரஹஸ்தம் பரப்பு**ளிரல் (**?) சுகோதரம் போலே யி*ருப்ப*து.

#### उत्तमदशताखदिषिः ।

### शेषं मध्यतलं निम्नं भूतवेदाग्नि वा यवम् ।

சேஷித்தது உள்ளங்கைக்குழிவு யவை 5, [4\*,] 3, ஆவது.

### सूक्ष्मरेखां छिखेत्तस्मिञ्छह्वं वा चक्रशूछवत् ॥

சூச்ஷ்மரேகையாலே சங்காதல், சக்கொமாதல், சூலமா தல் லிகிப்பான்.

### पद्मामं वा कुशामं वा तल्ररेखां प्रकल्पयेत्।

பத்மாபமாதல் குசாபமாதல் உள்ளங்கை மேகையைக் கற்பிப்பான்.

> वृत्ताभापेक्षिताङ्गेषु व्यासे पञ्चविभाजिते ।। एकांशं तु परिप्राह्म विस्तारत्रिगुणान्वितम् । यत्तनाहमिति ख्यातं नाहं तेनैव कल्पयेत् ।।

விருத்தாகாரமான அங்கங்கள் அபேகூரிக்கப்பட்ட இடத்தில் அந்த விருத்தாகாரத்தின் விஸ்தாரத்தை 5 கூற செய்து இத்தாலே ஒரு கூறேற்றி ஆற கூருக்கி முற்பட்ட வஞ்சு கூற்றையும் மும்மடங்குகளாக்கி இந்த மும்மடங்கா னபேரமாணமும் ஏற்றின கூறு ஒன்று ஆகக்கூற 16. இந்தப் பதிறைய கூற்ருலே கொண்டது நாஹமானமாம். இந்த மாதத்தாலே நாஹமாதங்களேக் கொள்ளுவான்.†

<sup>†</sup> While the Sanskrit passage is quite clear, the Tamil commentary is unintelligible. According to the Sanskrit text, the girth of a round body, (in this instance that of a limb), is St of the width or diameter of that body.

#### उत्तमदशतालाविधिः ।

कर्णोध्वे शिरसो नाहं साष्ट्रत्रिशाङ्गुङं भवेत् । செவிக்குமேல் செசினுடைய நாஹம் விரல் 28 (88?)

### कर्णोर्ध्वे शिरसस्तारं यवोनद्वादशाङ्गुखम् ॥

செளிக்குமேலே கொசினுடைய தாரம் ஒரு விரல் (யவை (?)) குறைய விரல் 12.

कर्णयोः पूर्वनाहं तु द्वाविंशदङ्गुलं भवेत् । செவிக்குமுன் கிரசுக்கு நாஹம் விரல் 22.

कर्णयोः पृष्ठनाहं तु भान्वङ्गुलमुदाहृतम् ॥ கர்ணங்களின் பின்புறம் நாஹம் விரல் 12.

### तयोर्मध्यस्थभागं तु कर्णस्थितिरुदाहृतम् ।

முன்சொன்ன இரண்டு காஹத்திற்கும் கடுவே இர ண்டு விரல் கர்ணஸ்திதியாவது. ஆக சிரசினுடைய காஹம் விரல் 38.

शिरसो मध्यमान्मूर्त्रि मण्डलं चतुरङ्गुलम् ॥ சுரோமத்தியத்தில் மண்டலம் விரல் 4.

तस्मात्तदप्रकेशान्तं नवाङ्गुलमुदाइतम् । அந்த திரோமண்டலத்தினின் றம் கேசாந்தமாக **விரல்**9.

ततो वै मण्डलाक्षणिकेशान्तं च नवाङ्गुलम् ॥ அந்த மண்டலத்தினின்ற கர்ண கேசாந்தமாக கொல் 9.

#### उत्तमद्शतालावीधिः ।

### मण्डलात्पृष्ठकेशान्तं सार्धद्वयाङ्गुलं ।

அக்த கிரோமண்டலத்தினின்று பிடரியில் கேசாக்த மாக விரல் 21.

ल्लाटतिर्यकानं तु नवाङ्गलमुदाहतम् ॥ செற்றிக்கு றக்கு விரல் 9.

### केशान्तादक्षिस्त्रस्य द्वयोर्मध्ये अवोस्स्थितः ।

கேசாக்தமான சூத்திரத்துக்கும் அக்ஷிசூத்திரத்துக் கும் க்டு புருவத்தினுடைய ஸ்திதியாவது.

### भुवात्रौ तु नवाङ्गुल्भी चापाकारौ तथा कुरु ॥

புருவ**த் தினுடைய அ**க்கொம் **வி**ரல் 9. இ**து வில்று** போலே சமைப்பது.

ह्रयन्तरं तु भ्रुवोर्विप्र ! सार्धवेदयवं भवेत् । இரண்டு புருவத் தைக்கும் ஈடு 41 யலை.

पश्चाङ्गुलं श्रुवायामं मध्यतारं यवद्वयम् ॥ புருவம் நீளம் கிரல் 5. புருவ நடுகிஸ்தாரம் மலை 2.

### बाळचन्द्राप्रवत्क्षीणं भुवाग्रौ तस्य मध्यमात् ।

புருவந**ெளினின் ற**ம் *ந*ணியளவாக இளம்பிறை போலே கொமத்**தி**லே கெ[ரு]ங்கியிருப்பது.

कनीनिकाया विस्तारं यवमानं विशेषतः ॥ [முறைகுவளே ?] விஸ்தாரம் யலை 1.

<sup>† &#</sup>x27;सार्थं धर्माञ्चल'मिति पाठान्तरम् ।

#### उत्तमद्शतास्त्रविधिः।

### कृष्णमण्डलविस्तारं चोत्सेघं षड्यवं भवेत् । கறுவிழிவிஸ்தாரமும் உத்ஸேதமும் யலை 6.

### सितांशं तत्समन्यासं कृष्णमण्डलपार्श्वयोः ।

கறுவிழிகளுடைய பார்ச்வங்களிலே வெள்ளே விழி போமாணம் யவை 6.

# शफराकृतिकं वापि धनुराकृतिरेव वा । अर्धचन्द्राकृतिर्वाथ नेत्राकारं प्रकल्पयेत् ॥

மீன்போலவாதல் வில்லுபோலவாதல் அர்த்தசர்திரா கிருதியாதல் ரேத்திராகிருதியைக் கற்பிப்பான்.

### तदाकारानुकूलोचं सितमण्डलयोर्द्विज !।

யாதொருவடிவு விழி அதுக்குத்தக்கதாக வெள்ளே கிழிக்கு உத்ஸேதம் கொள்ளுவான்.

### नेत्रान्तेऽर्धयवं रक्तमण्डलं तु सितांशके ॥ कृष्णमण्डलमध्ये तु ज्योतिर्मण्डलकं यवम् ।

கேத்திராக்தத்திலே வெள்ளே விழியிலே பாதியவை மாத்திரம் சிவக்திருப்பது. கறுவிழிக்கு கடுவே சோதிர் மண்டல பிரமாணம் யவை 1.

### तदष्टांशैकभागं तु तन्मध्ये दृष्टिमण्डलम् ॥

ஒருயவையில் எட்டிலொன்று ஈடுவே இரு**ல்.டி**மண் டலமா**வத**.

#### उत्तमदशतालविषिः ।

सार्धीशं यवमानं तु जर्ष्यपश्मततं भवेत्। மேலிமை [ஒழுங்கு] பிரமாணம் யவை 1}.

नेत्रयोरन्तरं विप्र ! सपादद्वयङ्गुलं भवेत् । கேத்திரங்களுடைய அக்தாம் விரல் 2}.

ऊर्घ्वपक्ष्मञ्जुवोरन्तं सार्धषड्यवकं भवेत् ॥ மேலிமையில் முடிவு யலை 6.

अधःपक्ष्मस्थितं विप्र ! नेत्रसूतं विधीयते । சேக்கொடுக்கோம் விதிக்கப்படா

कर्तृनाशमधोदृष्टिश्चोर्ध्वदृष्टिर्विपत्करम् ॥ बन्धुनाशं भवेत्पार्श्वे दृष्टिश्चेद्रामवासिनाम् ।

கிழ்கோக்கின விழியாகில் கர்த்திருநாசமாம். மேல் நோக்கின விழியாகில் விபத்துண்டாம். பார்சுவதிருஷ்டியாகில் அந்த கொமவாகிகளுக்கு பக்தை நாசமுண்டாம்.

तस्मात्सर्वप्रयत्नेन सममेव निरीक्षणम् ।। ஆகையாலே வருக்தியும் கேரொத்ததாக விழியைச் செய்வான்.

#### उत्तमद्शतास्त्रविधिः।

#### नेत्रमेवं समाख्यातं नासिकाळक्षणं ततः ।

கேத்தெரலக்ஷணம் இப்படிச்சொல்லி காவிகாலக்ஷணம் சொல்லப்படாரின்றது.

नासिकापुटबाद्यं तु तारमष्टादशं यवम् ॥ हासिकाप्यकं क्रीकं प्रकृतिकं விஸ்தாரம் மலை 18.

## तदर्भं मध्यविस्तारं तस्यार्धं मूळविस्तृतम् ।

அதின் ஈடுவிஸ்தாரம் யவை 9. நாகிகாமூல விஸ்தாரம் யவை 4½.

## गोजीम्लात्तु नासाप्रतुङ्गं तु दृथङ्गुलं भवेत् ॥

மேனு தட்டின் மேலில் தாழ்வுக்கு கோஜியென்று பெயராம். அந்த கோஜியினின்றும் மூக்கினுடைய அக்கிர தைங்கம் விரல் 2.

पुटोर्घे नासिकाग्रस्य तारं नवयवं भवेत् । நாகிகாபுடங்களுக்குமேல் துனிக்கு விஸ்தாரம் யவை 9.

सपादयवमानं तु नासापुटघनं भवेत् ॥ நாகிகாபுடத்தின் கனம் யலை 13.

द्वारतिर्यग्गतं व्यासं साङ्किसत्तयवं भवेत् । हामिका कं துவார कं தின் குற:க்குப்பரப்பு யவை 71ू.

## पञ्चयवं तु द्वारोचं पुटं निष्पावबीजवत् ॥

**நாஸாத்துவா**ரோச்சம் யவை 5. புடமான **து அவ**ரைக் கொண்டைபோலே இருப்பது.

#### उत्तमदशताकाविधिः।

तिल्पुष्पवदाकारं नासिकाकारमेव हि । மூக்கு எள்ளுப்பூபோலே இருப்பது.

पुष्करोत्तेषमेकांशं तदनं तु यवं भवेत् ॥ இரண்டு நாஸாத்துவாரத்துக்கு நடுபித்தியுயாம் விரல் 1; அதின் கனம் யவை 1.

पुटयोर्मच्यमित्तिस्तु पुष्करं त्विति विद्यते । நாஸாத்துவாரங்களின் நடுபித்திக்கு புஷ்கரமென்ற பெயராம்.

अर्थार्थ यवमालम्ब्य नासाग्रं पुटस्त्रतः ॥ புடஸூத்தொத்திலே கின்றும் நாஸாக்கிரம் யலை 1.

सार्धवेदयवं गोजीदीर्घं तस्यार्धविस्तरम् । சோஜீகிம்கம் யவை 1.

सपादचतुरंशं तु आस्यदीर्घं तु तिर्यगम् ॥ வாய் குறக்கு கீளம் விரல் 42.

उत्तरोष्ठायतं चास्यदीघेतुल्यमुदाइतम् । மே*லுதட்டின் ஈ*டுப்பரப்பு யலை 83ू.

आनुपूर्व्यात्क्वशं तारमास्यदीर्घावसानकम् ॥ அக்தப் பரப்பு வாயி ஹடைய கீளமளவா**க அடைவிலே** இருசமா**பிரு**ப்பது.

#### उत्तमदशतास्त्रविधिः ।

### यवमानघनं पाळी उत्तरोष्टस्य चोपरि ।

மேறு தட்டின்மேல் பாலி கனம் யவை 1.

#### त्रिवकावनता पाछी तदोष्ठसदृशायतम् ॥

அந்த மேறுதட்டிலே வளேந்து அந்த உதட்டுக்கு அள (ணோ ?) வாயிருப்பது.

## अष्टादशयवं प्रोक्तं अधरोष्ठस्य दीर्घकम् । இழு தட்டின் கீளம் யலை 18.

यवाधिकाङ्गुलं तस्य विस्तारं द्विजसत्तम ! ॥ இழுதட்டின் விஸ்தாரம் விரல் 1 யவை 1.

### अधरं पालिकासार्धयवमानमधोगतम् ।

கிழுதட்டின் பானிகை யவை 1½. இது கிழ்கோக்கி யிருப்பது.

## चिबुकादधरोचं तु सार्धषड्यवमुच्यते ॥

மேல்வ சய்க்கொட்டைக்கு மேல் உதட்டு உயரம் யவை 1 ½.

## किंचित्प्रहसिताकारमास्यं युक्त्यानुकारयेत् ।

வாயையுக்திக்கீடாக சிறிது சிரித்துக்கொண்டிருப்பதா கச்செய்வான்.

## अधराचिबुकालम्बं सार्धपक्षाङ्गलं भवेत् ॥

அதரத்தினின்றும் மேல்வாய்க்கொட்டை கா [பி ?] விரல் 2...

#### उत्तमदशतालविधिः।

## चिबुकात्त हनोवैशं सार्धाष्ट्रयवमुच्यते ।

சிபுகத்தினின்றும் அறுகினுடைய வம்சம் **யவை 8}.** 

## सार्धवद्वयङ्गुळं तस्य तारमायतवृत्तवत् ॥

அது வினுடைய தாரம் விரெல் 8½. இது ஆயத விருத் தமாயிருப்பது.

## हनुसन्धेः कर्णबन्धद्वयन्तरं तु दशाङ्गुलम् ।

அதுவினுடைய சக்தியிலேனின்றும்......க்கு க© விரல் 10.

# हन्योबीह्यं समारभ्य पादोनद्विगुणं मतम् ॥ कर्णवेशमिति ख्यातं ततः कर्णं वदाम्यहम् ।

नेत्रासु कणबन्धीन्तं द्रयन्तरं सप्तमात्रकम् ॥ தேத்திரத்துக்கும் கர்ணபக்தத்துக்கும் கடு விரல் 7.

कर्णस्य तु विशान्नं तु अष्टादशयवं स्मृतम् । கர்ணனிசாலம் யலை 18.

अक्षिस्त्रोर्घतः कर्णतुङ्गं चाष्टादशं यवम् ॥ அவைசுத்திரத்தினின்றம் மேல் செவியுயாம் யலை 18.

#### उत्तमद्शतालाविधिः।

## तदर्भ चोर्घ्वनम् तु शेषं विदृतमुच्यते ।

காணத்தின் மேல் கூடு யலை 9. ஙின்றது செவியி துள்ளே விசோலமாவது.

नेत्रसूत्रादधः कर्णबन्धं सप्तदशं यवम् ॥ கேத்திரசூத்திரத்திற்குக் கிழ் [கர்ண\*]பந்தம் யலை 17.

## सार्धवेदाङ्गुलं तस्मात्तस्य नालं प्रलम्बयेत् ।

கீழில் கர்ண பந்தத்தினின்றும் காதின்தண்டு ஃளம் விரல் 4½, கீழே நாலுவது (= தொங்குவது).

## पूर्वनाळततं व्योमभागं साधौराकं परम ॥

காதில் முத்தண்டுப் பரப்பு விரல் 1, பித்தண்டின் பரப்பு விரல் 1½. (முத்தண்டு-முன் ஹுள்ள தண்டு, பித்தண்டு-பின்னுள்ள தண்டு).

नालयोर्ज्यासमाख्यातं घनमधीङ्गलं तयोः । இந்த இரண்டு தண்டின் கணம் விரல் है.

## नालान्तरं त्रिपादं च वेदांशं विदृतायतम् ॥

இரண்டு தண்டுக்கும் இடையில் விரல் 4½. வெளி கீண்டிருப்பது,

## कर्णतुङ्गमशेषं तु यवैकोनदशाङ्गलम् ।

காதில் எல்லா உயரமுமாக விரல் ஒருயவை [குறைய 10] (அதாவது விரல் 9, யவை 7.)

## पिप्पछीघनमधौंशं द्विगुणं हि तदायतम् ॥

#### उत्तमदशतास्रविधिः ।

उस्मेधं चार्धमात्रं स्यान्मूलादाप्रं क्षयानुगम् । द्विभागं पिञ्छलीदीर्घं द्वियवार्धांशतत्तति :।। अक्षिसूत्रादधः कर्णद्वारमधीङ्गुलं भवेत् । कर्णद्वारं ततं निम्नं सममेव हि वर्तुलम् ॥ कर्णपालीघनं सार्धयवं नीवं चतुर्यवम् । पृष्ठकर्णस्य विस्तारमध्यर्धौरामुदाहृतम् ॥ केशान्तात्प्रष्ठकर्णान्तं द्वयन्तराध्यर्धमात्रकम् । पृष्ठकेशावसाने तु नाड्यधींशकं ततम् ।। तस्याधः प्रष्ठप्रीवोचं 👯 युगांशं त्रियवाधिकम् । क्रकाटिधः प्रष्ठाप्रं वाप्रं तु<sup>§§</sup> नवा**ङ्ग्**लम् ॥ पृष्ठप्रीवस्य मूलस्य तारं सार्धदशाङ्गलम् । आमूलाग्रं क्रमात्क्षीणं ग्रीवं वृत्ताङ्गमुच्यते ॥ हिकासूत्रोपरि स्कन्धतुङ्गं तु चतुरङ्गुलम्\*\*। तस्मादाकाटिसीमान्तं वंशमृक्षांशमायतम् ॥

<sup>\* &#</sup>x27;अध्यर्थांशं हि तत्तत' मिति शिल्परत्नपाठः † 'ततः' इति शिल्प-रत्नपाठः । § ' द्वन्तरस्त्वर्धमात्रक'मिति शिल्परत्नपाठः । ‡ ' पृष्ठकर्णावसाने तु कृतान्यर्थांशकं घन'मिति शिल्परत्नपाठः । ‡ पृष्ठकर्णांचमिति शिल्परत्नपाठः । § § 'कृकाटिकादशे प्रावाप्रं त्वि'ति शिल्परत्नपाठः । \*\* एतदनन्तरं 'कर्णवन्धा-दघस्सार्घषण्मात्रं स्कन्धसीमकम् । सप्ताकुलं घनं स्कन्धं हिकाविष कमात्सयम् ॥ पृष्ठप्रीवादधस्तानु ककुन्मानं दशाकुलं ।' इत्यिषकं शिल्परत्ने संदृश्यते ।

#### उत्तमदंशतालविधिः।

तद्दंशनतविस्तारं सार्धषोडशकं यवम् । वंशमानादधस्तात्तु वंशमूळं गुणाङ्गळम् ॥ परे तु तुङ्गमेवं स्याद्यासं तस्य वदामि ते । सार्धमृक्षाङ्गलं प्रोक्तं कक्षयोरन्तरं द्विज!॥ कक्षयोस्त्वंसफ [छ\*] कातुङ्गं\* सप्ताङ्गुरूं(ान्तरं) भवेत कक्षोर्ध्वे बाहुसीमान्तं सप्ताङ्गलमुदाहृतम् ॥ सार्धषोडशमातं तु मध्यव्यासमुदाहृतम् । कक्षस्याप्रविशालं तु सप्तमात्रमुदाहृतम् ॥ नामिसूत्रे तु विस्तारं सार्धद्वयर्धाङ्गुलं । भवेत् । कटिबन्धे त विस्तारं त्रिषडंशमुदाहृतम् ॥ पादोनधर्मभागं त स्फिक्पिण्डं प्रति विस्ततं। सुवृत्तौ तौ समाख्यातौ तयोर्मध्यं चतुर्यवम् ॥ अपरे तरबिम्बोक्तं पार्श्वव्यासमुदाहृतम् । कक्षस्याप्रविशालं तु सप्तमात्रमुदाहृतम् ।। सपादषोडशमात्रं स्यात्स्तनसूत्रेण विस्तृतम् 🗀 । सपादद्वादशांशं तु मध्ये पार्श्वे घनं भवेत् ॥

<sup>\* &#</sup>x27;कक्षाधस्स्थांसफळकातुज्ञ'मिति शिल्परत्नपाठः। । 'सार्धविशाकुळ'मिति शिल्परत्नपाठः । ; 'अपरे तारमेवोक्तं पार्श्वव्यासमथोच्यते ' इति शिल्परत्न-पाठः । ; 'सपादषोडशांशं तु स्तनसूत्रे तु विस्तृतिः ।' इति शिल्परत्नपाठः ।

#### उत्तमदशताळाविधिः।

श्रोणिमध्ये घनं पार्श्वे सप्तदशाङ्गुलं भवेत् । ततरशोण्युदयं विप्र! सप्तमात्रमुदाहृतम् ॥ नाभिस्त्रादधश्चोर्षे चतुर्विशसङ्गुलं \* भवेत्। श्रोण्यधस्तात्कटेरुचं सार्धभूताङ्कुछं भवेत् ॥ तत्कटेस्तु घनं धीमन् ! सार्धभान्वड्डुं भवेत् । पपिण्डं चोरुमूलातु नीवं सार्धयुगाङ्गुलम् ॥ तिपण्डलम्बनं त्वर्धस्त्रादधोऽक्कुलं भवेत् । कक्षाज्जठरनिम्नं तु सार्धद्रयङ्गलं भवेत् ॥ प्रीवं सुवृत्तनं नाभौ प्रीवाष्टौ परिवेष्टितौ<sup>†</sup> । कण्ठमूळे नतं तारं तुङ्गं चैव चतुर्यवम् ॥ हिकाधस्त्रक्षमात्रां च<sup>§</sup> जत्रुसूत्रमुदाहृतम् । हिकामध्यानु \*\* कक्षांतं भान्वंशं पादहीनकम्ः।। हिकादास्तनसूत्रान्तं स्तनान्तरसमं भवेत् । हृदयं स्तनयोर्मध्ये निम्नमध्यर्धमात्रकम् ॥

<sup>\* &#</sup>x27;चतुर्वह्न्यक्नुलिमिति' शिल्परत्नपाठः । † 'नीत्रं सुवृत्तनामेस्तु द्वे रेखे परिवेष्टिते ' इति शिल्परत्नपाठः । ‡ 'कर्णमूले तु तत्तारामिति 'शिल्परत्न-पाठः । § 'हिक्कादश्वाक्षिसूत्रं तिदि'ति शिल्परत्नपाठः । \*\* 'हिक्कामध्यात्त्व'-ति शिल्परत्नपाठः । ‡‡ 'कल्पयेत्तिमिरंशकै 'रिति शिल्परत्नपाठः ।

#### उत्तमदशतालाविधिः ।

नीलं वै कण्ठमूले [तु\*] यवत्रयप्रमाणतः । अध्यर्धायामसंयुक्तं कल्पयेन्मन्त्रिवद्भवेत् (१)॥ कण्ठमूळे नतं हिकासूत्राधस्तात्प्रकल्पयेत् । हिकासूत्रोपरिष्टात्तु नीलकण्ठं प्रकल्पयेत् ॥ इदयस्तनपीठोचं इयाक्तुलमुदाइतम्। सप्तादशयवं ख्यातं स्तनमानीछविस्तृतम् ॥ तन्मध्ये चूचुकोचं तु व्यासं चैव यवद्वयम् । नाभेस्स्थलस्य विस्तारं न्योमांशं द्वियवाधिकम् ॥ नाभिप्रदक्षिणावृत्तं मूलतारं यवद्वयम् । तमाम्यवटमध्यस्थं नाभिसूत्रं द्विजोत्तम !॥ नाभरधस्तात्पादोनं श्रोण्युच पञ्चमात्रकम् । तद्धस्तात्कटिश्रोणी सार्धद्वयङ्गलमुच्यतेः।। तस्मादामेद्रमूळान्तं मेद्र्पीठं युगाङ्गळम् । सपादपञ्चमात्रं च छिङ्गदीर्घमुदाइतम् ॥ **ळिङ्गम्ळविशाळं तु सप्तादश यवास्स्मृतम् ।** लिक्कायामत्रिभागैकमप्रगण्ड्यायतं भवेत् § ॥

<sup>ः</sup> तद्भे तत्कटिश्रोणिगाढं तु त्र्यन्नुरुं भवे'दिति शिल्परत्नपाठः । § 'रक्तोत्पक्क्य मुकुछ [सं\*] निभं तु तद्मक'मिति शिल्परत्नपाठः ।

#### उत्तमक्वातास्त्रविधिः ।

तदप्रगाण्डिमूलं तु यवमानं बृहत्तरम् । रक्तोत्पलमुकुलायाममप्रगण्ड्यप्रमुख्यते ॥

मुष्कायामविशालं तु सार्धवेदाङ्गुलं भवेत्। घनं सार्धगुणांशं तु तन्मूलोर्ध्वोरुबन्धनम् ॥

......மிரல் 83. அதினுடைய மூலத்திலே மேல்துடையினுடைய பக்தனமாவது.

मेद्र्पीठस्य मूलस्य न्यासं सप्तार्धमात्रकम् । மட்ரபீடத்தினுடைய விஸ்தாரம் விரல் 71

मेढ्पीठस्य मूलातु ऊदमूलस्य मांसलम् ॥

மட்ர மூலத்தினுகைடய மூலத்திலே ின்றும் ஊரு மூலம் மாம்ஸைலமாயிருப்பது.

जानुमण्डलविस्तारं सपादचतुरङ्गुलम् । காதமண்டல் விஸ்தாரம் விரல் 4}.

सार्धद्रयाङ्कुलं प्रोक्तं पृष्ठजानौ नतं विदुः ॥ ் மிருஷ்டஜா அனின் ஈதம் விரல் 2}.

सार्धद्रयाङ्गुलं प्रोक्तं जानुमण्डलनीवकम् । ஜாது மண்டல மீவ்ரம் விரல் 2}.

मध्ये तु पार्श्वयोश्लोषं यथासौन्दर्यमाचरेत् ॥
கூகிலும் பார்சுவங்களிலும் மற்றமுள்ள இடங்களிலும் அழகுக்கு சுடாகச்செய்வான்.

अंग्रुमद्भेदे अष्टाचत्वारिंशपटळः ॥

#### उत्तमदशताळविषिः ।

भय विमानादिमानविभागार्थमङ्गुळीनां विधि वस्य । मानाङ्गुळं मात्राङ्गुळं देहळ्थ्याङ्गुळमिति तिविधं भवति । दिवादिखरश्मौ जाळ-कान्तःप्रविष्टे तद्गोचरा अत्यन्तं क्षुण्णा छवाः परमाणवः प्रोक्ताः । परमाणुमिरद्यामीरथरेणुः। रथरेणुनाष्ट्युणितं रोमाप्रम् । रोमाप्रादद्युणितं छिख्या । छिख्यादद्युणितं यूकम्। यूकादद्युणितं यवम् । यवादद्य-गुणितं मानाङ्गुळमुत्तमम् । तद्यांशोनं मध्यमम् । तत्तुरीयांशोनमधमम् । पुरुषस्य दक्षिणहस्तमध्यमाङ्गुळमध्यमपर्वणि विस्तारं (आयतं वा) मात्राङ्गुळम् । बेरोत्सेधं तत्ताङ्बशेन विभज्यकांशं देहळ्य्थाङ्गुळं तद्यांशं यवमिति ।

त्रयाणामङ्गुलानां संज्ञा । मात्रं च मूर्तीन्दुविश्वंभरामोक्षोक्तिने त्यक्विकाङ्गुलस्य । कलागोलकाश्विनीयुग्मत्राह्मणाविहगाश्चिपक्षाश्वेति द्वयक्वित्य । अग्निरुद्राश्चिगुणाणिकाल्झ्ल्र्रामवर्गमध्या इति त्र्यङ्गुलस्य । वेदप्रतिष्ठाजातिकराञ्जजाननयुगतुर्यतुरीयाणीति चतुरङ्गुलस्य । विषयेनिद्यभूतेषुसुप्रतिष्ठाष्ट्रियव्यश्चेति पञ्चाङ्गुलस्य । कर्माङ्गरससमयन् गायत्रीङ्कत्तिकाकुमारानमकौशिकर्तवः षडङ्गुलस्य । पातालमुनिधातवो लोकोब्णिग्रोहिणीद्वीपाङ्गाम्भोनिधयश्चेति सत्ताङ्गुलस्य । लेकपालनागोरगवस्वनुष्ठ्व गणाश्चेत्रष्टाङ्गुलस्य । बृह्तीग्रहरन्ध्रनन्दसूत्राणि नवान्त्रारुष्टस्य । दिक्प्रादुर्भावनाडीपङ्क्तय इति दशाङ्गुलस्य । क्षिष्टुजुद्राश्चेस्य-

<sup>\* &#</sup>x27; लीक्षे'ति पाठान्तरम् ।

#### उत्तमद्शताछाविषिः ।

कादशाङ्गुलस्य । वितिस्तिर्मुखं तालं यमं चार्कोराशिर्जगती चेति दादशाङ्गुलस्य । अतिजगती त्रयोदशाङ्गुलस्य । शक्यरी मनुश्चतुर्दशाङ्गुलस्य । अतिशक्यरी तिथिश्चेति पञ्चदशाङ्गुलस्य । क्रियाष्टीन्दुकलाश्चेति वोडशाङ्गुलस्य । अत्यष्टिस्सप्तदशाङ्गुलस्य स्मृतिर्भृतिश्चेत्यष्टदशाङ्गुलस्य । अतिभृतिरेकोनविंशस्य । कृतिविंशदङ्गुलस्य । प्रकृतिरेकविंशदङ्गुलस्य । आकृतिर्द्वाविंशतेः । विकृतिस्त्रयोविंशतेः । सत्कृतिश्चतुर्विंशतेः । अतिकृतिः पञ्चविंशतेः । उत्कृतिष्यद्विंशतेः । नक्षत्रं सप्तविंशतेः । इति ।

एवं मानानि भवन्ति । मानं प्रमाणसुन्मानं परिमाणसुपमानं छम्बमानमिति षण्मानानि ।

आयाममायतं दीर्घम्मानमित्येकार्यवाचकाः । विस्तारं विस्तृतं तारं विसृतिर्विसृतं व्यासं विसारितं विपुछं ततं विष्कम्भं विशाछमिति प्रमाणस्य । बहुछं नीवं घनमितिच । उच्छ्रायं तुङ्गमुक्ततमुद्यमुत्सेध-मुच्चमित्युन्मानस्य । निष्क्रमं निष्कृतिर्निर्गमं निर्गतिरुद्धममिति च । मार्ग प्रवेशनं नतं परिणाहं नाहं वृतिरावृतमिति परिमाणस्य । निवृतं विवरमन्तरमित्युपमानस्य । सूत्राछम्बनान्वितं यत्तत्त्वस्वमानमिति । एतैष्वणमानैर्युतं वेरं कारयत् ।

ं सूत्रं छम्बनग्रुन्मित'मिति पाठान्तरम् ।

#### उत्तमदशतालविधिः ।

अथ देवानां तालविधानम् । देवस्योत्तमं दशतालम् । तथैव ब्रह्मशङ्करयोः । श्रीभूम्योदमासरस्वत्योश्च मध्यमं दशतालम् । इन्द्रादिलोकपालानामादिसचन्द्रयोद्बीदशादिसानामेकादशरुद्राणामष्टव -सूनामश्विन्योर्भगुमार्कण्डेययोवीशशेषकयोर्दुर्गागुहसप्तर्षीणामप्यधमं द-शतालम् । यक्षेशनवप्रहाद्यन्यदेवानां नवार्धतालमानेन । दैत्ययक्षोर-गेशसिद्धगन्धर्वचारणानामुत्तमनवतालेन । देवकल्पमनुजानां सत्र्यङ्गळं नवतालम् । निशाचरेन्द्राणामसुराणां च नवतालम् । मर्स्यानामष्टता-लेन । वेतालानां सप्ततालेन । प्रेतानां षट्तालेन । कुन्जानां पञ्चतालेन । वामनानां चतुस्तालेन । भूतानां किन्नराणां च तितालेन कुष्माण्डानां द्वितालेन । कबन्धानामेकतालेन । तेषां प्रत्येकमुत्तम-मध्यमाधमभेदानि भवन्ति । चतुर्विशच्छताङ्गुलमुत्तमं दशतालम् । सर्विज्ञातिशताङ्गुलं मध्यमं दशतालम् । षोडशाधिकशताङ्गुलमधमं दशतालम्

अङ्गुष्ठप्रदेशिनीभ्यां मितं प्रादेशं, अङ्गुष्ठमध्यमाभ्यां मितं ताळमङ्गुष्ठानामिकाभ्यां मितं वितस्तिरङ्गुष्ठकानिष्ठिकाभ्यां मितं गोकर्णम्। मानाङ्गुळेन चतुर्विशत्यङ्गुळं किष्कुः, पश्चविंशत्यङ्गुळं प्राजापत्यं, वर्ड्विशत्यङ्गुळं धनुप्रेहं, सप्तविंशत्यङ्गुळं धनुप्रेष्टिस्तश्चतुर्गुणो दण्डस्तेन दण्डेन प्रामादीनां विन्यासं कारयेत्।

#### उत्तमदशताकावीवः ।

अधातः प्रतिमालक्षणं वक्ष्ये । बेरस्य लम्बमानं पूर्वमेव परीक्ष्य कारयेत् । अष्टषष्टपङ्गुलायतां चतुर्विशत्यङ्गुलविस्तारां द्रपङ्गुलघनां लब्बी श्वरणां फलकां गृहीत्वा परितस्त्रयङ्गुलं नीत्वा मानसूत्रं विन्यस्य प्राक्यिकः मभागस्थानि सूत्राणि प्रसारयेत् । मध्ये सूत्रं विन्यस्य मध्यसूत्रा देका-क्रुलं पुटपर्यन्तसूत्रं तदेव दगन्तरी स्यात्। तस्मात् न्यर्थाङ्गुलं नेत्रपर्यन्तं, तस्माद् द्वयभीङ्गुलं मुखपर्यन्तं तस्माद् द्वयङ्गुलं कर्णपर्यन्तं तस्मात् त्र्यङ्गुलं कश्चपर्यन्तं तस्मादशाङ्गुलं बाहुपर्यन्तमेवं व्रयोदश सूवाणि विन्यस्य परभुजस्य मणिबन्धावसानं मानसृत्रद्वयमेव तत्तारं नीत्वाभ्यन्तरं भवेत्। पुरतो मध्यसूत्रयोगं मध्यसूत्रं, तस्माद् द्वशङ्गुलं पुटसूत्रं, तस्माद् द्रियवाधिकं द्रयङ्गुलं नेत्रसूत्रं तदेव वक्तबाद्यं, तस्मात् त्र्यङ्गुलमन्तर्भुजा-विधनं तदेव कक्षपर्यन्तं, तद्वदेव चतुरङ्गुलं बाहुपर्यन्तं तदेव मध्ये-मध्यं कक्षाम्यन्तरगतमङ्गपार्श्वमध्यं स्यात् । तस्माद् द्वयङ्गुलं कर्णपर्यन्तं तस्मात् त्र्यङ्गुलं शिरःपृष्ठावसानकं तदेव परभुजाविश्व भवतीति । एवं दक्षिणोत्तरगतानि सूत्राणि षट् च विन्यस्य तत्तत्सूत्रसङ्गे सुषिरं इत्वा तन्तुना यवान्तरमात्राणि सूत्राणि सुषिरे संयोज्याप्रे प्रोतकुण्डलं लोह-मयं मृत्मयं वा संबध्य सूत्राणि प्रसम्बयेत् ।

स्थानकस्य मध्यसूत्रं मौलिशिखामणेर्मध्ये मूर्ध्नो भूसङ्गस्य नासाग्रस्य च मध्ये कण्ठस्य इदयस्य कुक्षेनीभयीनेःपादयोश्य मध्ये प्रक्रम्य-येत्। तत्सूत्रसंस्पर्शे नासाग्रं कुक्षिमध्यं च। सूत्राम्मौस्यप्रान्तं पडड्डां,

#### उत्तमद्शताकाविषिः ।

हनुमध्यं यवाधिकचतुरङ्गुळं, हिझान्तं चतुरङ्गुळं, इन्मध्यं द्रवर्धाङ्गुळं, नाभिष्यक्यवमेकाङ्गुरुं, योनिम्लं द्रयङ्गुलम् , ऊरमध्यं त्र्यङ्गुरुं, जान्वन्तरं **पैंडेंहुँ**छं, जङ्कान्तरमॅष्टींहुछं, नलकान्तरं पोडशाङ्कुलम्, (अष्टाङ्गुरुं वा १) सूत्रात्यूर्वं साधीङ्गुलमङ्गुष्ठाग्रं सूत्रात्परतो द्वयधीङ्गुलमेवं मध्यत्रसूत्र-वशान्मानयेत्। बाहुपर्यन्तमेव पार्श्वसूतं स्यात्। चूडामणौ मूर्जिकर्ण-पास्यन्तरे बाहुकूर्परयोः पार्श्वे जानुजङ्कागुरुफानां मध्ये प्रस्रम्बयेत् । मौलौ मूर्धनि क्रकाटिकाककुद्वंशस्प्रिक्पार्ष्णीनां मध्ये पृष्ठमध्यसूत्रं प्रलम्बयेत् । शिरःपार्श्वे वक्त्रबाह्ये गण्डपार्श्वे चूचुकाप्रमध्ये श्रोणिपार्श्वे चोरुजङ्कयोर्मध्ये वक्त्रबाह्यसूत्रं प्रलम्बयेत्। एतानि षट् च पीठाव-लम्बान्यन्यानि तत्तदङ्गसंस्पर्शान्येव लम्बयेत् । आसनस्योर्ध्वकायस्य पूर्ववन्मध्यसूत्रादीनि षट् सूत्राणि आसनस्योपरि लम्बयेत् । मध्यसूत्रं जानूपरिष्टात्केशान्तं तन्मध्यगं (बाह्योरुपरिष्टात्केशान्तं तन्मध्यगं जान्बोः पार्श्वाभ्यां बाहुभ्यां च मध्यगं सूत्रं ?) प्रलम्बयेत् । सूत्राद्वा-मजान्वन्तरमूर्ध्वकायसमं दक्षिणजान्वन्तरं तदेव चतुरङ्गुळं त्र्यङ्गुळं यवोनं वान्यत्सर्वं पूर्ववत्कारयेत् ।

अधात उपमानं वश्ये । परमुजस्य मणिबन्धान्तरमञ्जाङ्गुरु-मुण्णीषाण्डक्क्षुत्रक्रान्तरं मुखं, मध्योदरास्कूर्परान्तरं वहक्कुरुं, अभय-हस्तस्य मध्यमाङ्गुरुाप्राण्यूचुकान्तरं त्रयोदशाङ्गुरुं, स्वागतस्य मध्या-माम्यन्तरं दशाङ्गुरुं, वरदस्य मध्याष्ट्रोण्यन्तरं नवाङ्गुरुं, वामहस्तस्य

#### उत्तमदशताकविधिः।

मध्याङ्गुलान्मेद्ान्तरं षडङ्गुलं, ऊरुम्लान्तरमेकाङ्गुलम्द्रमध्यान्तरं दृशधी-हुद्धं, जान्वन्तरं चतुरङ्गुलं, जङ्ग्योर्मध्यं पद्माङ्गुलं, नलकान्तरं वडङ्गुलम् अक्षयोरन्तरं पद्माङ्गुलं, पाष्ण्यन्तरं चतुरङ्गुलं, तन्मध्यान्तरं षडङ्गुलम्, अङ्गुष्ठान्तरमष्टाङ्गुलं, शयनस्य तिर्यगातब्रह्मस्त्रस्य दक्षिणतो मुखं त्र्यङ्गुलं पादाङ्गुष्टयोर्मध्यं विशत्यङ्गुलं, पाष्ण्यन्तरं भागं, जान्वोरन्तरं चतुर्दशाङ्गुलं स्यात् । एवमुपमानं च लक्षयेत् ।

इति श्रीवैखानसागमे मरीचित्रोक्ते द्वाविंशः पटलः ॥

अथ देवेशस्योत्तमदशतालवशान्मानं वस्ये । त्रियवाधिकमेकाङ्गुल्मुल्णीषं, केशान्तं त्र्यङ्गुलं, दक्स्तृतं त्रियवाधिकचतुरङ्गुलं,
तत्समं पुटान्तं, तत्समं इन्वन्तं, गल्मधिङ्गुलं, दिक्का यवोनचतुरङ्गुलं,
दिक्काया इदयान्तं इदयानाम्यन्तं नाभेमेंद्रान्तं क्रमाचियवाधिकत्रयोदशाङ्गुलं, मेद्राद्वीयामं त्रियवोनसप्तीवशत्यङ्गुलं, जानु त्रियवाधिकं
चतुरङ्गुलं, जङ्गा चोरुसमायामा, पादं सत्रियवचतुरङ्गुलं, पादायामं
सप्तदशाङ्गुलं, दिक्कास्त्रादधस्ताद्वाद्वदीर्घं सप्तिवशत्यङ्गुलं, कूपरं
द्वयङ्गुलं, प्रकोष्ठमेकविशत्यङ्गुलं, तलं सप्ताङ्गुलं, तन्मध्यमाङ्गुलायामं
वद्धधिङ्गुलं, तर्जनी यवाधिकपञ्चाङ्गुलं, अनामिका तद्यवाधिका, अङ्गुष्ठं
यवाधिकभागं, कनिष्ठाङ्गुलं तद्यवाधिकं स्यात्।

#### उत्तमद्शताळाविभिः।

भथ प्रमाणं वक्ष्ये । उष्णीषात्पूर्वकेशान्तं नवाङ्गुङं, द्विपार्श्वयोस्त-त्समं, पृष्ठकेशान्तं इषङ्गुळं, (मुखस्य विस्तारं) चतुर्दशाङ्गुळं मुखं, द्रिचलारिंशदङ्गुळं नाइं शिरसः, पृष्ठतःकर्णयोरन्तरं त्रयोदशाङ्गुळं, पूर्वतष्यिङ्केशस्य हुलं, शेषं कर्णयोस्स्थानं, भुवोर्मध्यमेका हुलं, केशान्ताद् भुवोर्मध्यं त्र्यङ्गुलं, (अष्टाङ्गुलार्धं तिर्यगुपक्षेपमक्षयामं ?) मध्यमद्या-र्धाङ्गुळं, प्रीवाप्रविस्तारं नवार्धाङ्गुळं, प्रीवामूळविस्तारं बाह्योः पर्यन्तं चतुश्रवारिशदङ्गुळं, वक्षोविशाळं चतुर्विशसङ्गुळं, इदयविस्तारं विंश-त्यङ्गुळं, स्तनयोरन्तरं चतुर्दशाङ्गुळं, (दशाङ्गुळं?) मध्योदरं षोडशा-कुछं, श्रोणिविस्तारमष्टादशाङ्गुछं, कटिविस्तारं विंशत्यक्कुछम् , ऊरुम्छवि-शालं त्रियवाधिकं त्रयोदशाङ्गुलम्, ऊरुमध्यविस्तारमेकादशाङ्गुलं, जानु-विस्तारं नवार्धाङ्गुळं, जङ्काम्लमष्टाङ्गुळं, जङ्कामध्यविस्तारं सप्ताङ्गुळं, नळ-काविस्तारं सार्धचतुरङ्गुलम् , अक्षगुल्मान्तं पञ्चाङ्गुलं, पादविस्तारं सार्ध-पञ्चाङ्गुळं सार्धवेदाङ्गुळोत्सेघं, पार्ष्णिविस्तारं सार्धितमातं, (पादाङ्गुळिवि-स्तारम्)अङ्गुष्ठायामं चतुरङ्गुङं, तर्जनी तद्यवाधिका,तद्यवोनं मध्यमाङ्गुङं, त्रिमात्रार्थानामिका, कनिष्ठिकाङ्गुलायामं त्रिमात्रं, कनिष्ठाचङ्गुष्ठान्तं क्रमात्सप्ताष्ट्राष्ट्राधेनवषोडशर्मिर्यवैरङ्गुलानां विस्तारं, (शेषं विवरं) बाहुम्छविस्तारं दशाङ्गुङं, बाहुमध्यं नवाङ्गुङं, कूपरं सार्धसप्ताङ्गुङं, प्रकोष्टमध्यर्थसप्ताङ्गुलं, मणिबन्धं चतुर्मातं, तलं सार्धवणमात्रं,

#### उत्तमद्शतालाविदिः।

रुद्राष्ट्रनवसप्तषड्यविपुळान्यङ्गुष्ठादिकनिष्ठान्तमङ्गुस्यप्राणि, तचवार्घही-नसप्तवेदेषुतुर्याग्नियवमङ्ख्रष्टादिनखानां विशालं, द्वियवाधिकमायामं, द्विपर्वाङ्गुष्ठमन्यानि त्रिपर्वाणि, अङ्गुष्ठम् छपर्वाधीधिकाङ्गुळं, द्वयधीङ्गुळ-मप्रपर्व, तर्जनीमूलपर्व चतुर्दशयवं, मध्यपर्व त्रयोदशयवा, अप्रपर्व द्वादशयवं, मध्यमाङ्गुलिमूलपर्व अष्टादशयवं, मध्यपर्व षोडशयवा, अप्रपर्व सार्धपञ्चदशयवा, अनामिकामूल्पर्व सार्धचतुर्दशयवा, मध्यपर्व सार्धत्रयोदशयवा, अप्रपर्व द्वादशयवाः, कनिष्ठाङ्गुलिमूलपर्व द्वादशयवा, मध्यपर्वेकादशयवा, अग्रपर्व दशयवा, अङ्गुलीनामप्रे नखाग्रं, पार्ष्णिहस्तघनं वेदाङ्गुङं, तन्मध्यघनं द्रयर्धाङ्गुङमग्रमङ्गुङी-वत्क्षीणं, ग्रुकोदरघनं द्रयधीङ्गुलं, मणिबन्धात्तदायामं सयवं भागं, ग्रुकोदरविशालं द्वियवोनं त्र्य**ङ्ग**लं, पार्ष्णिहस्त्रविस्तारं द्वियवोनचतुरः क्कुछं, तस्याये तर्जन्यादिकनिष्ठान्तानामक्कुछीनां म्ङतछं मांसङमर्थमात्रेण, शेषं तलं निम्नम् , अङ्गुष्ठतर्जनीम् ल्योस्सार्धत्र्यहुल्म् , अङ्गुलीनामधो-म्लसन्वरङ्गुलम्, (एकाग्रो वा नीचार्घाङ्गुलं ?) कनिष्ठिकादेशम्लाचर्ज-नीमूलपार्श्वगा आयूरेखा, मध्यमाङ्गुल्यधो इयङ्गुलं, तस्य वट्यवाधस्ताहि-द्यारेखा, तलम्लाकराग्रान्तं ब्रह्मरेखा, दक्षिणे करतले चक्रशङ्कसमा रेखा मवेत्। उपक्षेपनिम्नं द्वियवम्, अन्तरार्वतं द्वकुछम्, उपक्षेप्विमाङ-मध्यर्घाहुलं, त्रियवोशतं इस्तिमस्तकवृद्धिस्तीर्णमस्तकं सोसत्महुक्ष्म्(१)।

#### उत्तमदशताळावीधिः ।

(भूतछ) भूशतुर्यवा सार्धाङ्गुलायामा सार्धेकयवविस्तारानतार्धमात्रान्तर्या वक्रपुच्छका चापवत्। भूलता स्निग्धरीमसंचिता, द्रयङ्गुलं नेत्रतारं, भुव-स्थलादर्घाधिकाङ्ग्रलायामे अक्षिणी, अक्षिमण्डलम् ध्वीधोवर्मसंललम् ध्वी-वर्म द्वादशयवमधोवर्म चतुर्यवमेतयोर्योगं नयनसूत्रम्। ऊर्ध्ववर्मविस्तारं द्वियवम् , अक्षिमोचन(?)विस्तारमेकाङ्गुलम् , ऊर्ध्ववर्म द्वादशयवमधोवर्म चतुर्यवमूर्ध्वर्मणा संस्पृशेत्। षड्यवं कृष्णमण्डलं, तस्योमयोः पार्श्वयो-स्तदर्भाधिकायतौ ग्रुक्रभागौ, कनीनिकाविस्तारायामं यवं, नेत्रान्तरक्तं यवार्षं, ज्योतिर्यवप्रमाणं, दृष्टिर्यूकमात्रोर्ध्ववर्मततं द्वियवमघोवर्मततं यवा-र्धकं, वर्मणो घनमर्थयवं, नवतिः पक्ष्मरोमाणि, शेषं पक्ष्म, नासिकाप्रम-ध्यमूळान्तं क्रमादष्टादशषड्यविस्तृतं, नासिकाप्रमङ्गुळविस्तारं, गोजी-मूलाप्रं द्रयङ्गुलोच्छ्यं, पुष्करमष्टयवोत्सेधं, तन्मूलविस्तारं द्वियवं, मध्य-विस्तारं द्वयर्धयवम् , अप्रविशालं त्रियवं, पुटस्रोतोऽङ्गुलं, तिर्यग्यवपञ्चकं पुटस्य बहुळं, यवमात्रायतान्वितं निष्पावबीजसदृशं तिळपुष्पसमाकारम्। नासिकापुटस्त्रामासाग्रं दियवार्घलम्बतं, सार्धचतुर्यवं गोजीतटं दिय-विस्तारं, द्विवका चोत्तरपाछी सार्धयविस्तृता, त्रियवार्धततं सार्धय-ववेदाङ्गुलायतमुत्तरोष्ठमास्यद्वारं तदेव । चत्वारः पुरतो दन्तास्त्रियवा-यामविस्तृताः, तावन्तोऽघरदन्ता द्वियवार्धततायताः, चतुर्यवायते दंष्ट्रे सदंशमुकुलोपम जन्म, अघीदंष्ट्रे अर्धयवाधिके, पुरादन्ताचवार्धेनायता-

#### उत्तमद्शताळावीधः।

स्तत्समिबस्ताराः पञ्चोपदंष्ट्रा द्विपार्श्वगा द्वार्तिशद् दन्तसङ्ख्या। अधरो-त्तरयोर्दन्तायामसमावन्तस्तदर्धो दन्तरोपणोः (१) जिह्या षडङ्गुङायामार्ध-बिस्तारा, घृतजिह्याङ्गुळं (बाहु ?) कर्णरन्ध्रं कलाङ्गुळं षडङ्गुलायतं, तालु-बिस्तीर्णं त्र्यङ्गुलमास्यं नवयवान्तरं द्विगुणायतं षड्यवार्धमुत्सेघं, पालिका रक्ता, भागं ततमायामं द्रिगुणम्, ओष्ठाथस्ताविबुका सार्घाष्टयवं, हनुस्तासमं तस्माद्धनुचकं साद्दियवं, तदुन्नतं रुद्राक्षियवं, चिबुकं निम्नगं (१) हनोगेलं गलात्कण्ठमङ्गुलार्धं, गलरेखाध्यर्धकलायामा चापसात्रिभा, कर्णबन्धाद्धनोर्भध्यं दशाङ्गुलं, तस्माञ्चतुष्कलं सुका, नेत्रादघस्तादपाङ्गनेत्रमङ्गुलम् , अपाङ्गात्कर्णमूलं षडङ्गुलं, कर्णं कलाततं, नेत्रसूत्रसमं कर्णस्रोतः, तत्कर्णतुङ्गतार (!) कर्णनाख्यूङं कलासार्धयवं, कर्णावर्ती सार्धयवतता, पाछी चतुर्यवा, कर्णपिप्पछी चतुर्यवविस्तारा द्विगुणायता, पिञ्छूषी द्वयङ्गुलायामा षड्यवविशाला कर्णावर्ती-पिञ्छूत्रीचूलिका यवर्तुमनुतुर्ययवार्धविस्ताराः, पिञ्छूत्रीकर्णचूलिका-कर्णावर्युक्ततं चूल्यन्तावदत्यर्धयव मर्घाङ्गुङं (१) कर्णचूङीपिञ्छूषी-कनीनिकायवान्तरं पिप्पलीपाल्योः पाली बालेन्दुसिनभा यव-निष्पावसदशा, पिप्पछी षड्यवायता चतुर्यवविशाला, स्रोतोऽधो नेत्रस्तात्पञ्छूष्यधः कर्णनाछं मात्रार्धघनयुक्तं, नाठौ पूर्वापरौ विवरं वक्यवमधोनाहं मातं स्थात् । कण्ठम्लादधो वपुः कार्यः

#### उत्तमदशतालविधिः।

ककाटी सार्धाङ्गुरुनता तस्यापरं यवं भागं (१) तद् प्रीवायामं तत्रार्धाङ्गुङं तारं द्वादशाङ्गुङं तं स्कन्धयोस्समे (१) कर्णबन्धादध-स्कन्धसन्धिस्सार्धषडङ्गुलं, सप्ताङ्गुले स्कन्धौ शोभान्वितौ, हिकासूत्रा-स्कन्धसन्ध्युचं चतुरङ्गुळं, तन्मध्येऽध्यर्धाङ्गुळं जत्रु बाह्डशिरस्सन्धिरंसा-न्तस्कन्धम् छतो नवाङ्गुछं द्वियवं, तस्माद् द्वियवं षडङ्गुछं बाहुशिरो जत्रु-सहितं कूर्परांसं पञ्चाङ्खलायतं त्र्यङ्खलायतमुख्येपं समी मुण्डितौ (१) भुजौ समनुन्नं मापयेदेवं नीत्वा भुजं नयेत् । कण्ठाधस्तात्ककुद्भागायताष्टको-लकं(१) ककुदः कटिसन्ध्यन्तं वंशं विंशतिनीगाधिका तत्समं ककुदोऽ-धस्तात् षडुागे कक्षोडरान्तरं(?) कक्षाधस्ताद्वाहुपर्यन्तं द्वियवं नवाङ्गुङं, स्कन्धसन्वरधस्तादंसपीठं सार्धेन्द्रियाङ्गुङं, तस्माद् द्वियवाङ्गुङे अंसफलके स्तनसूत्रसमे, तत्रान्तरयोर्दशाङ्गुलं ककुद्, धर....त्रिमात्रतारं सप्ताङ्गुलं तद्वक्षसा मांसलं तयोस्सन्धिवंशतारं कलानतं वंशपार्थे चांसफलकाया अधो नवाङ्गुलं, बृहत्योस्तनान्तरं वंशात्सुप्रतिष्ठाकलं तयोर्बृहती स्त-नयोमेध्यं सप्तदशाङ्गुरुं वनं बृहत्या कटिसन्ध्यन्तरं मध्यं सप्ताङ्गुरु।यतं तदनं साबतुर्भागं तदघोऽहुङाधिकं कटि सार्धमुखं सार्धाहुङं खण्ड-कान्तं खण्डस्य पुरस्तात्पायुर्भागाङ्गुलं सार्धधृतिमात्रं कटिबन्धविशालं जवनका बहिःपृष्ठे वंशपार्थद्योः ककुन्दरं षडवीकुछं विशाछं निकी ककुन्दरस्यान्तं इवक्कुछं बिन्दुखण्डकयोस्तिर्यक्रिटिर्वेदार्धमात्रिका खण्डं

#### उत्तमद्यताङ्विधिः ।

द्वपञ्चलं तारं सार्धतुर्याञ्चलं स्फिगारम्भतारं नवाञ्चलं सुवृत्तं कण्ठः कम्बुसमा वृत्तो द्विरेखावृतोऽधस्तान्नाडिकाधस्सद्वादशयवं कक्षाया हिकान्तं तावत् स्तनं कक्षादष्टाङ्गुलं पडङ्गुलं नम्रमुरः इद् हिय-वाधिकं इदयात्स्तनपीठतुङ्गमधीङ्गुलं कक्षाधारखम्बमखुक्तं युवकोलकं स्तनपठिस्योन्नतिः कक्षस्याङ्गुरुं तत्पुरस्तान्मुखं विप्राङ्गुरुं यवं दृत्तं स्तनं यद्येनतं स्तनाक्षं द्वियवतारं तदधस्ताद् द्वाङ्कुळं स्तनं हिका दृश्कुलं निम्नं जत्रुरेखा दृश्कुलं नाभिर्दक्षिणावर्ता षड्यवनि-म्नायतेन्द्रियाङ्गुळा नाभिः श्रोणिपार्थे त्रिकळाङ्गुळाद् द्वयङ्गुळोर्ध्वकटिश्रो ण्याक्शेषं मेढ्पीठं सार्भपञ्चाङ्गुछं छिङ्गायतं तारं द्विमात्रं मुष्कलम्बं तुर्यार्धाङ्गुरुं तत्समविस्तारं वृषाननसदृशं मेद्ं रुद्राक्षाङ्गुरुं प्रतिष्ठाङ्गुरुं द्वियवं जानुमण्डलविष्कम्भं घनं द्वयर्घमात्रं पार्श्वबन्धं तुर्याङ्गलं पृष्ठाजानु तिमात्रार्धयवविस्तारान्वितं पृष्ठजं कोलकं मध्यमागं शेषं पार्श्वयोरपि जान्वन्तादिन्द्रवस्त्यने (१) ताळं मत्स्यवदुनतं पृष्ठजङ्काश्रितं मत्स्यपार्श्णी द्वप्रकुछिबस्तारं तनुकपृष्ठपार्श्वयोरन्तरं तद्वहिर्गते अक्षगुल्फयोस्तुः मनुपिद्भियवैर्विपुछं क्रमेणाष्टादशाद्विर्विशतियवं प्रतिष्ठाधीह्नुछं पार्ष्णितारं ततुङ्गं शराङ्गुछं सार्धे प्रपदतुङ्गमङ्गुष्ठद्वपङ्गुख्वनं शेषाणि विस्तारसम-तुङ्गान्यष्टयविस्तारारेष्या नखमुखपार्थे द्वयोस्तुर्ययवं नीत्वा नखं नयेत्। चतुरविचतुरसाधीय्यग्नियवैरश्विसार्व (मध्यर्व)यवैः ऋगामसान्

#### उत्तमदशतालाविधिः ।

विस्तारं, तर्जन्यादिकनिष्ठान्तं त्रियवं तदर्घार्धेन नखायतास्तर्जन्यहुष्ठ-योरन्तरं चतुर्यवं, पर्वद्यमङ्गुष्ठमन्यानि न्निपर्वाणि, स्वतारसदृशमप्रे पर्वान्तं यवाधिकमङ्गुष्ठपर्वम् छाप्रं शेषाङ्गुर्छीनां द्वियवाधिक्यमेकैकं सर्वा ङ्गुर्छम् छानां मूळतळं मांसळं पार्ष्णिमागे तळं प्रवाङ्गुरुष्ठायामं शेषं वर्तुळं कारयेत् । पादौ द्वौ चक्रशङ्करेखासमन्वितौ । सर्वे सुन्यक्तं सुसंपूर्णं वेरं सळक्षणं चक्षुर्नन्दनम् ध्वकायमधःकायसममेव कृत्वा सर्वत्र विष्कम्मात्त्रिगुणं दृत्तं तत्परिमाणं स्यात् । सर्वेष्वङ्गेषु एकयवा-दिषद्यवान्तं हीनाधिक्यं न दोषाय मवति । तस्माद्यथोचितं युक्त्या कारयेदित्याह मरीचिः ।

इति श्रीवैखानसागमे मरीचित्रोक्ते त्रयोविंशः पटछः ॥

#### APPENDIX C.

## ॥ प्रतिमालक्षणानि ॥

#### विनायकः।

स्थानकं वासनं वापि पद्मपीठे विशेषतः । स्वदन्तं दक्षिणे हस्ते वामहस्ते कपित्थकम् ॥ मोदकं गजहस्ते तु अङ्कुशं दक्षिणे परे । वामहस्ते तु पाशं वा नागं वाप्यक्षमालिका ॥ त्रिनेत्रं चतुर्भुजं ह्यवं दुक्लवसनान्वितम् । आभङ्गं समभङ्गं वा स्थानके तु प्रकल्पयेत् ॥ आसने त्वासनं चेत्तु वामपादं तु शाययेत् । वामेतरेणोरुम् प्रिं पादेनोत्कुटिकासनम् ॥

अल मुद्रितानां सर्वेषामि छक्षणवचनानां तन्त्रशिल्पादिमूलप्रन्थे-भ्यस्समुद्गृतस्वातेषु भूयिष्ठमपशब्दिलिङ्गम्यत्ययादिकमुपलभ्यते । साकल्येन तद्विपरिवर्तनं दुश्शकमित्यर्थाववोष्ठोपरोषकानां परमपशब्दानां साधुस्वरूप-मधस्तादुपदर्श्यते ।

ईषद्रकततुर्वामे कर्तव्यन्तु १ विशेषतः । व्यालयक्कोपवीती च किरीटमकुटान्वितः ॥ सर्वाभरणसंयुक्तो महाकायो महोदरः । एवं विनायकं १ ख्यातं षण्मुखस्य ततश्शृणु ॥ (अंशुमद्भेदागमे ॥)

गजवक्तो गणाधीशो भूतरूपो महोदरः ।
नागयश्चोपवीतस्तु घनपिण्डोरुजानुकः ॥
नीलनीररुहाभस्तु चतुर्दोर्दण्डमण्डितः ।
अवामवामावर्तेभहस्तः पद्मासने स्थितः ॥
स्वदन्तं परश्चं कुर्यात्स्वदिक्षणकरद्वये ।
लड्डकं चाक्षमालां च वामपाणावथोत्पलम् ॥
रक्तवस्त्रधरं वाथ स्यामाभं कनकप्रभम् ।
पीतकञ्चकसंख्नं किरीटमकुटोज्वलम् ॥
शुक्रयश्चोपवीतं च सर्वाभरणभूषितम् ।
स्वं शृङ्गं वाङ्कशं दक्षे वामे पाशं च लड्डकम् ॥
स्थानकंश्वासनं वाथ गणेशं कारयेक्ततः ।
त्रिभिविराजितं नेत्रैनेताभ्यामथवा द्विजाः !॥

 <sup>&#</sup>x27;कर्तव्यस्ति'ति भवितव्यम्। २. 'विनायकः स्यात' इति भवितव्यम्।
 तिष्ठन्तमासीनं वेत्यर्थः।

पद्मस्थं वापि पीठस्थं मूषिकस्थमथापिवा । इष्टासनस्थितो वापि प्रभादिपरिमण्डितः ॥ एवं स्यात्केवलो विघ्नराजश्शक्त्यान्वितोऽथवा । गणेशो भारतीश्रीभ्यां वामेऽवामे युतोऽथवा ॥ शक्त्यैकया युतो देवो यदि तल्लक्ष्म कथ्यते। आसीनमासने रत्नमकुटादिविभूषितम् ॥ श्यामवर्णे तथा शक्तिं धारयन्तं दिगम्बरम् । उत्सक्ते निहितां देवीं सर्वाभरणभूषिताम्॥ दिगम्बरां सुवदनां भुजद्वयसमन्विताम् । विन्नेश्वरीतिविख्यातां सर्वावयवसुन्दरीम्॥ पाशहस्तां तथा गुद्धं दक्षिणेन करेण तु । स्प्रशन्तीं देवमप्येवं चिन्तयेनमन्त्रनायकम् ॥ चतुर्भुजं त्रिनेत्रं च पाशाङ्कराधरं विसुम्। इक्षुखण्डकरोपेतं वामेन देविगुद्यकम् ॥ स्पृशन्तं पुष्करेणापि खण्डमिक्षोस्तु हे द्विजाः!। एवं संपाद्य तन्मन्त्रैः प्रतिष्ठामारभेद्दिजाः !॥

(उत्तरकामिकागमे पञ्चचत्वारिंशत्तमपटले ॥)

अथातस्तंत्रवक्ष्यामि विज्ञेशस्यापनं परम् । आदौ त्वहमुमासार्धे श्रीडार्थे हिमवद्वने ॥

उमया सार्वमिखर्यः २. आदाविखर्षस्यासंपूर्णार्थत्वात्तद्नन्तरं
 करेणुबेखर्थात्पूर्व वैकेनार्थेन मवितव्यमिति संमान्यते ।

करेणुश्च गजेन्द्रेण सम्भोगमकरोत्ततः । यदच्छया तु तं दष्ट्वा तदाकारमगामहम्।। १करेण्वराकृतं चोमां तदाऋीडमहं भृशम्। तस्यां तु गर्भमद्धात्तस्मिन्काले र तवा रभवेत्॥ फलं दक्षिणहस्ते तु वामहस्ते स्वश्रृक्कम् । पादाक्कशोर्बुहस्ते ४ तु गजहस्ते तु लक्कम्॥ करण्डमकुटं प्रोक्तं सर्वाभरणभूषितम् । शिरश्रक्रप्रभां कृत्वा पद्मपीठोपरिस्थितम् ॥ दाडिमीपुष्पसङ्काशं सर्वाभरणभूषितम् । आसनं स्थानकं वापि कारयेद्रिज्ञनायकम् ॥

(सुप्रभेदागमे त्रिचत्वारिंशत्तमपटले ॥)

विनायकस्य वक्ष्यामि मूर्ति चित्रोपयोगिनीम्। गजवक्त्रं त्रिनेत्रं च चतुर्बाहुं महोदरम्।। भग्नैकदन्तसंयुक्तं स्तब्धकर्णे समालिखेत् । नागोपवीतिनं कुञ्जं पीनस्कन्धाङ्किपाणिकम् ॥ भग्नदन्तधरं चैकमन्यमुत्पलसंयुतम् । दक्षिणे विलिखेद्वामे सक्तठारसल्स्पृकौ (१)।।

१ 'करेणोराकृति चोमा' इति भवितव्यम् । २ 'मद्धां तस्मि'निति भवितव्यम् । ३. 'तवोद्भव' इति भवितव्यम् । ४. 'पाशाक्कुशावूर्वहस्ते' इति भवितव्यम् ।

पार्थे बुद्धिकुबुद्धिभ्यामधस्तादधुनान्वितम् । आसीनमुत्तमे पीठे सिन्धुराननविप्रहम् ॥ (शिल्परत्नसंयोजिते कस्मिश्चिद् प्रन्थे ॥)

प्रमथािषपो गजमुखः प्रलम्बजठरः कुठारधारी स्यात् । एकविषाणो विश्रन्मूलककन्दं सुनीलदलकन्दम् ॥ (बृहत्संहितायामष्टापञ्चाशत्तमाध्याये ॥)

विनायकस्तु कर्तव्यो गजवक्त्रश्चतुर्भुजः ।
स्थळकं १ चाक्षमाळा च तस्य दक्षिणहस्तयोः ॥
पात्रं चोदकपूर्णे २ च परशुश्चैव वामतः ।
दन्तश्चास्य न कर्तव्यो वामे रिपुनिषूदन ! ॥
पादपीठकृतः पाद एक आसनगो भवेत् ।
पूर्णे चोदकपात्रे ३ च कराग्रं तस्य कारयेत् ॥
लम्बोदरस्तया कार्यस्तव्धकर्णश्च यादव ! ।
व्याव्रचर्माम्बरधरस्सर्पयक्षोपवीतवान् ॥
(हमाद्रिव्रतखण्डे विष्णुध० ॥)

दन्तं च परशुं पद्मं मोदकांश्च गजाननः।
गणेशो मूषकारूढो विश्राणस्तर्वकामदः॥

(रूपमण्डने ॥)

9. वाचस्पत्ये विनायकलक्षणप्रदर्शनावसरे 'स्थलकं गजदन्ताकार'मिति विवरणं कृतम् । २ 'मोदकपूर्णं च' इति भवितन्यम् । ३. 'मोदकपात्रे' इति भवितन्यम् ।

## बीजगणपतिः।

| रक्तो रक्ताङ्गरागांशुककुसुमयुतस्तुन्दिल्धन्द्रमौलि-     |
|---------------------------------------------------------|
| ्रेनेत्रैर्युक्तिक्षिभिर्वामनकरचरणो बीजपूरात्तनासः ।    |
| हस्ताष्राकृप्तपाशाङ्कुशरदवरदो नागवक्तोऽहिभूशो           |
| देवः पद्मासनो वो भवतु नतसुरो भूतये विव्रराजः ॥          |
| धृतपाश <del>ाङ्</del> कुशकल्पल्रतिकावरदश्च बीजपूरयुतः । |
| शशिशकलकलितमौलिम्निलोचनोऽरुणहृतुश्च गजवदनः॥              |
| भासुरभूषणदीप्तो बृहदुदरः पद्मविष्टरो लल्लितः।           |
| सम्पदे मनुजैः ॥                                         |
| नमामि पाशाङ्कशदन्तभक्ष्य-                               |
| संख्क्षितं त्र्यश्चमुदारकुक्षिम् ।                      |
| नागाननं नागकृतोत्तरीय-                                  |
| मुत्तप्तहेमप्रभमेकदन्तम् ।।                             |
| रत्नाश्चमालां परशुं च दन्तं                             |
| भक्ष्यं च दोर्भिः परितो दधानम् ।                        |
| हेमावदातं त्रिद्दशं गजास्यं                             |
| लम्बोदरं तं शिरसा नमामि ।।                              |
| विव्रेशं सपरश्वभाक्षपदिकं १ दन्तोल्लसकै-                |
| र्दोभिः पाशसृणीस्वदन्तवरदात्मेर्वा चतुर्मिश्वतम् ।      |
| शुण्डाग्राहितबीजपूरमुरुकुक्षि त्रीक्षणं संस्मरेत्       |
| सिन्दूराभमिभास्यमिन्दुशकलाचाकस्पमञ्जासनम् ॥             |

१. अक्षपदकमिति भवितन्यम् । अक्षमास्रेखर्थः ।

#### हेरम्बः।

सिंहोपरि स्थितं देवं पञ्चवक्तं गजाननम् ।
दशबाढुं त्रिनेत्रंच जाम्बूनदसमप्रभम् ॥
प्रसादाभयदातारं पात्रं प्रतिमोदकम् ।
स्वदन्तं सव्यहस्तेन बिश्रतं चापि सुत्रते ! ॥
...करं चाक्षसूत्रं च परद्यं मुद्ररं तथा ।
पाशाक्कुशकरां शक्तिं देवं लम्बोदरं द्युभम् ॥
पीवरं चैकदन्तं च तुम्बुरूणां गणान्वितम् ।
(शिल्परत्ने पञ्चविशाध्याये ॥)

वरं तथा इक्तुशं दन्तं दक्षिणे च परश्वधः । वामे कपालं वाणाक्षपाशं कौमोदकीं तथा ॥ धारयन्तं करैरेभिः पञ्चवक्तं त्रिलोचनम् । हेरम्बं मूषकारूढं कुर्यात्सर्वार्थकामदम् ॥ (रूपमण्डने ॥)

अभयवरदहस्तं पाशदन्ताक्षमाळा-परशुमथ त्रिशीर्वेर्मुद्गरैमोदिकं च । विदधतुवरसिंह३ पश्चमातङ्गवक्तः कनकरुचिरवर्णः पातु हेरम्बनामा ॥ (क्रियाक्रमधोतौ॥)

 <sup>&#</sup>x27;पर्श्वषासया'विति पाठान्तरम् । २. 'ब्यालंचे'ति पाठान्तरम् ।
 'विद्धदपरसिंदः' इति किसु स्यात्? ।

#### वक्रतुण्डः।

लम्बोदरं त्रिनयनं पाशाङ्कुशधरं परम् । वरदाभयहस्तं च लसत्कर्णं सचामरम् ॥ (रूपमण्डने ॥)

#### बालगणपतिः।

बालः प्रस्तमात्रोऽयमम्बिकाङ्के निवेशितः । अतिरक्तो गजमुखो द्विश्वदो रत्नभूषितः ॥ चषकं पुष्करे बिश्वत् सृणिपाशौ करद्वये । द्वाभ्यां कल्पलतां दोभ्यां दोल्यव्रत्नवर्षिणीम् ॥ एवं ध्यात्वा जपेन्मन्त्रं बालाख्यं गणनायकम् ।

(शिल्परत्ने पञ्चविंशाध्याये ॥)

करस्थकदळीचूतपनसेक्षुकपित्थकम् । बाळसूर्यप्रभाकारं वन्दे बाळगणाधिपम् ॥

#### तरुणगणपतिः।

पाशाङ्कुशापूपकापिथजम्बूफलं तिलान्वेणुमपि स्वहस्तैः । धत्ते सदायस्तरुणोऽरुणाभः पायात्सयुष्मांस्तरुणो गणेशः ॥

#### भक्तविष्ठेशः।

नालिकेराम्रकदलीगुळपायसधारिणम् । शरच्छशाङ्कसदृशं भजे भक्तगणाधिपम् ॥

१. 'द्विरद' इति स्यात् ।

वीरविष्रेशः।

वेताल्शक्तिशरकार्मुकखेटखड्ग-खट्टाङ्गमुद्ररगदाङ्कशनागपाशान् । शूलं च कुन्तपरशुध्वजमुद्दहन्तं वीरं गणेशमरुणं सततं स्मरामि ॥

शक्तिगणेशः ।

आिंड्य्य देवीं हरितां निषण्णां परस्परसृष्टकटीनिवेशाम् । सन्ध्यारुणं पाशसृणि वहन्तं भयावहं शक्तिगणेशमीडे ॥

(क्रियाक्रमचोतौ ॥)

विषाणाङ्कशावक्षस्त्रं च पाशं दधानं करैमोंदकं पुष्करेण । स्वपत्या युतं हेमभूषाम्बराट्यं गणेशं समुचहिनेशाभमीडे ॥

(श्रीमन्मन्त्रमहाणिवे ॥)

#### ध्वजगणाधिपः।

यः पुस्तकाक्षगुणदण्डकमण्डलुत्री-निर्वर्त्यमानकरभूषणमिन्दुवर्णम् । तं घोरमाननचतुर्भुजशोभमानं त्वां संस्मरेद् ध्वजगणाधिपते ! स भन्यः ॥

# पिक्करगणपतिः ।

पक्वचूतफलकस्पमजरीमिक्षुसारतिलमोदकैस्सह । उद्बहन्परश्चहस्त ते नमः श्रीसहाययुत देवपिङ्गल ! ।।

उच्छिष्टगणपतिः।

लीलान्जं दाडिमं वीणाशाली पुच्छाक्षसूत्रकम् । दघदुच्छिष्टनामानं गणेशं वीरमेव च ॥

(क्रियाक्रमचोतौ ॥)

शरं धनुः पाशसृणी खह्रस्तैर्दधानमारक्तसरोरुह्स्थम् । विवस्त्रपत्न्या सुरतप्रवृत्तमुच्छिष्टमम्बासुतमाश्रयेऽहम् ॥ चतुर्भुजं रक्ततनुं त्रिनेत्रं पाशाङ्कशौ मोदकपात्रदन्तौ । करैर्दधानं सरसीरुह्स्थमुन्मत्तमुच्छिष्टगणशमीडे ॥ (श्रीमन्मन्त्रमहार्णवे ॥)

# विष्रराजगणपतिः।

पाशाङ्कशौ धरनाम्रफलाशी चाखुवाहनः । विन्नं विहन्तु नस्तर्वे रक्तवर्णो विनायकः ॥

# लक्ष्मीगणेशः ।

विभाणश्चाकवीजपूरकमछं माणिक्यकुम्भाङ्ग्रशा-न्पाशं कल्पछतां च बाणकिकास्त्रोतस्सरोनिस्सरः (१)।

१. शास्त्रिकोति स्यात् ।

श्यामो रक्तसरोरुहेण सहितो विद्वन्नयेनान्तिके (१) गौराङ्गो वरदादिहस्तकमलो लक्ष्मीगणेशो महान् ॥ (क्रियाक्रमचोतौ ॥)

दत्ताभये चक्रधरी दधानं कराप्रगस्वर्णघटं तिनेत्तम् । धृतारूजयालिक्कितमन्धिपुत्र्या लक्ष्मीगणेशं कनकाभमीढे ॥ (श्रीमन्मन्त्रमहोदधौ ॥)

# महागणेशः ।

विभाणोऽन्जकबीजपूरकगदा दन्तेश्चुबाणैस्समं बिभाणो मणिकुम्भशालिकणिशं पाशं च वक्त्रान्वितम् । गौराङ्गया रुचिरारविन्दयुतया देव्या सनाधान्तिक-श्शोणाक्गञ्जभमातमोतु भवतां नित्यं गणेशो महान् ॥

भुवनेशगणपतिः।

शक्केक्षुचापकुसुमेषुकवामदन्त-

पाशाङ्कुशैः कल्ममञ्जरिकासनाधैः।

पाणिस्थितैः परिसमावृतभूषणश्री-

विन्नेश्वरो विजयते कमनीयगौरः ॥

# नृत्तगणपतिः ।

पाशाक्कुशापूपकुठारदन्तचबत्करं वलय.......मक्गुलीयकम् । पीतप्रमं कल्पतरूरुहस्तं भजामि नृत्तैकपदं गणेशम् ॥

<sup>·</sup> १. दन्ताभये इति स्यात् । २. चक्रधरमिति स्यात् ।

### प्रतिमाकश्रणानि ।

# ऊर्ध्वगणेशः।

कल्हारशालिकणिशेक्षुकचापवाण-

दन्तप्ररोहकभरः कनकोज्वलाङ्गः।

**आळिङ्गनोद्यतकरस्त**टिदाभकव्या

देव्या दिशत्वभयमूर्ष्वगणेश्वरस्ते ॥

(त्रियात्रमचोतौ ॥)

त्रसञ्जगणेशः ।

उद्यदिनेश्वरक्चि निजहस्तपधैः

पाशाङ्कुशाभयवरान्दघतं गजास्यम् ।

रक्ताम्बरं सकलदुः खहरं गणेशं

ध्यायेत्रसन्नमखिलाभरणाभिरामम् ॥

(श्रीमन्मन्त्ररत्नाकरे ॥)

## उन्मत्तविनायकः ।

चतुर्भुजं रक्तततुं त्रिनेत्रं पाशाङ्कृशौ मोदकपात्रदन्तौ । करैर्दघानं सरसीरुहस्थमुन्मत्तमुच्छिष्टगेणेशमीडे ॥

(मन्त्रमहोदधी ॥)

# हरिद्रागणेशः।

पाशाङ्क्षशौ मोदकमेकदन्तं करैर्दधानं कनकासनस्थम् । हारिद्रखण्डप्रतिमं तिनेत्रं पीतांशुकं रातिगणेशमीडे ॥

(श्रीमन्मन्त्ररत्नाकरे ॥)

# गणेशायतनम् ।

वामाङ्गे गजकर्ण तु सिद्धिं दवाश्व दक्षिणे । पृष्ठिकर्णेस्तथाद्धौ (१) च धूम्रको बाङचन्द्रमाः ।। उत्तरे तु सदा गौरी याम्ये चैव सरस्वती । पश्चिमे यक्षराजश्च बुद्धिः पुर्वसुसंस्थिता ॥

# गणेशप्रतीहाराः ।

सर्वे च वामनाकारास्तौम्याश्च परुषाननाः ।
तर्जनी परग्नुः पद्ममविन्नो दण्डहस्तकः ॥
तर्जनीदण्डापसव्ये स भवेद्विन्नराजकः ।
तर्जनी खड्डावेटं तु दण्डहस्तस्सुवक्त्कः ॥
तर्जनी दण्डापसव्ये दक्षिणे बळवान्भवेत् ।
तर्जनी बाणचापं च दण्डं च गजकर्णकः ॥
तर्जनी दण्डापसव्ये गोकर्णः पश्चिमे स्मृतः ।
तर्जनीपद्माङ्कुशं च दण्डहस्तः सुसौम्यकः ॥
तर्जनीदण्डापसव्ये स चैव श्रुभदायकः ।
पूर्वद्वारादिके सर्वे प्राच्यादिष्वष्ट संस्थिताः ॥

(रूपमण्डने ॥)

१. भारुचन्त्रमा इति स्यात्।

# वैष्णवध्रुवबेराणि ।

# वैष्णवध्रुवबेराणि ।

# योगस्थानकमूर्तिः 🔭 📙

देवेशं स्थामामं चतुर्भुजं शक्क्वक्रथरममयकरदक्षिणहरतं वरदं कव्यवलम्बितवामहस्तं दक्षिणे चैकजानुनासीनं मृगुं तथा वामे सार्कण्येयं तथेव भूमिपुण्याचिते वा दक्षिणे भित्तिपार्थे हेमामं चतुर्भुजमक्षमालाकमण्डलुधरममयकव्यवलम्बितहस्तं ब्रह्माणमुत्तराभि-मुखमुत्तरे भित्तिपार्थे थेतामं चतुर्भुजं मृगपरशुधरमभयकव्यवलम्बत-हस्तं शङ्करं दक्षिणाभिमुखं स्थितमेव कारयेत्।

१. अनन्तशयनसंस्कृतप्रन्यप्रकाशनकार्याख्यादानीतमादशेद्वयमवलम्ब्य भूयसीनां वैष्णवप्रतिमानां छक्षणवाक्यानि वैस्नानसागमादुकृतानि । तस्मिना-दर्शद्वये परस्परमर्वसाम्येऽपि भूयान्वचनव्यिकिमेदस्समुपकभ्यते । तस्य सर्वस्यापि वाठान्तरतया प्रदर्शनं दुष्करमिति विखक्षणार्थवतामेव पदा-दीनां स्वरूपमधस्तादुपद्दर्यते । २. 'भूमिपुज्यार्विते वामदक्षिणे ' इति पाठान्तरम् ।

# त्रहाशक्कराम्यां शहीनं मध्यमम् । पूजकमुनिम्यां शीनमधमम् ।

# भोगस्थानकमूर्तिः ।

दितीयं भोगस्थानकं चतुर्भुजं श्यामाभं शक्क्वक्रधरमभयवरद-दक्षिणहस्तकव्यबल्लिक्वितिसंहकर्णवामहस्तं तथा ब्रह्मेशौ, दक्षिणे श्रीदेवीं रुक्माभां स्वस्थिद श्रदक्षिणपादां किंचित्कुश्चितवामपादां धृतकमल-दक्षिणहस्तां प्रसारितवामकरां देवं किंचित्समीक्ष्य स्थितां, वामे श्रहरिणीं श्यामाभां प्रसारितदक्षिणहस्तां धृतोत्पल्लामहस्तां सुस्थित वामपादां किंचित्कुश्चितदक्षिणपादां देवं किंचित्समीक्ष्य स्थितां कारयेत् । देव्यो-ईस्तौ पादौ विपरीतौ वा कारयेत् । दक्षिणे श्रृगुं दक्षिणजानुनासीनं वामेनोत्कुटिकमासीनं सपग्रवामहस्तं दक्षिणोरुनिहितदक्षिणकरं वामे पुराणं वामेन जानुनासीनं सपग्रदक्षिणहस्तं [वामोरुं] विन्यस्तवामकरं

प्तत्यदादनन्तरं पूजकमुनिभ्यामित्यधिकमादर्शान्तरे दश्यते ।
 शङ्क्ष्यकाभ्यां हीनमधममिति पाठान्तरम् । ३. छस्थितेति भवितव्यम् ।
 ४. 'हरिणी'मित्येतत्यदमादर्शान्तरे नास्ति । ५. छस्थितेति पदमादर्शान्तरे न । ६. दक्षिणपादामित्येतदादर्शान्तरे न । ७. स्थितां कारयेदिति पदद्वयमादर्शान्तरे न । ८. दक्षिण इति पदात्पूर्व 'कुष्यकौतुकयोर्भध्ये' हत्यादर्शान्तरे विषते ।
 ५. दक्षिणजानुनेत्यारभ्य संपुटी वा कारयेदित्यन्तस्य स्थाने ' एकजानुमासीनमुस्कृटिकासनं वा वामे तथा पुराणमित्यन्यतरादर्शे दश्यते ।

## प्रातिमास्क्ष्मणानि ।

कारयेत्। एवमासियत्वा हस्तौ सम्पुटौ वा कारयेत्। मिस्यूर्ष्वभागे १ माया-संह्वादिनीम्यां कामिनीव्याजनीम्यां १ तुम्बुरुनारदाम्यां किन्नरिमथुनाम्यां यक्षविद्याधराम्यां सनकसनत्कुमाराभ्यां सूर्यचन्द्राभ्यां युक्तमुत्तमं १ मोग-स्थानकम् ।

तुम्बुरुनारदाम्यां ४ यक्षविद्याधराम्यां हीनं मध्यमम् ।

सनकसनत्कुमाराभ्यामादित्यचन्द्राम्यां पूजकमुनिभ्यां हीन-मधमम् ।

# वीरस्थानकमूर्तिः।

तृतीयं वीरस्थानकं देवं श्यामामं चतुर्भुजं शङ्कचक्रघंर दक्षिणवामयोः ब्रह्मेशाम्यां भृगुपुण्याभ्यां किष्किन्धसुन्दराभ्यां सनक सनत्कुमाराभ्यां सूर्यचन्द्राभ्यां युक्तमुक्तमं वीरस्थानकम् ।

किष्किन्धसुन्दराम्यां ९ सनकसनत्कुमाराभ्यां हीनं मध्यमं वीरस्थानकम् ।

आदित्यचन्द्राभ्यां पूजकमुनिभ्यां हीनमधमं वीरस्थानकम् ।

अपरिमिच्यूर्वेति पाठान्तरम् । २. व्याजकसुनिभ्यामिति पाठान्तरम् ।
 मध्यममिति पाठान्तरम् । ४. एतत्पदानन्तरमादर्शान्तरे 'किन्नरिमश्चनाभ्यां हीनमध्म'मिति विद्यते । ५. एतदादर्शान्तरे न । ६. एतत्पदात्पूर्वं 'देव्यां सहे 'त्यादर्शान्तरे हस्यते । ७. सुन्दरीभ्यामिति पाठान्तरम् । ८. एतत्पदात्पूर्वं मादर्शान्तरे (क्याजकाभ्या'मित्यधिकं हस्यते । ९. सुन्दरीभ्यामिति पाठान्तरम् ।

# आभिचारिकस्थानकमूर्तिः ।

चतुर्थमाभिचारिकस्थानकं देवं द्विभुजं चतुर्भुजं वा धूमवर्णं श्यामवस्त्रधरं शुष्कवक्त्रं शुष्काङ्गं तमोगुणांन्यितमूर्ध्वनेत्रं १ ब्रह्मादि-देवैर्विवर्जितं पैशाचपद आर्द्राधनुक्तनक्षत्रे शर्वर्यौ चरराशा स्थापितं विमानं च लक्ष्मणहीनं वा कारयेत् ।

# योगासनमृतिः।

श्रथ योगासनं वश्ये । देवेशं श्वेतामं पीतवाससं चतुर्भुजं जटामौर्छं श्वेतपग्ने समासीनमूर्ण्यस्थित दिक्षणपादमधस्थवामपादमङ्ग-विन्यस्तवामकरं शङ्कचक्ररहितपरभुजं श्वेतवस्त्रोत्तरीयं सोपवीतं कुण्ड-लाङ्गदहाराद्याभरणभूषितमीषित्रमीलितलोचनं च भित्तिपार्श्वे दक्षिणे ब्रह्माणमुत्तरे शङ्करमूर्ण्वभागे चन्द्रादित्यौ सनकसनत्कुमारौ श्कोतुकाद-क्षिणवामभागयोर्भ्रगुमार्कण्डेयौ तथा महीमार्कण्डेयौ वा कारयेत्तदुत्तमं योगासनम् ।

४चन्द्रादित्याम्यां सनकसनत्कुमाराभ्यां हीनं मध्यमम्। भृगुमार्कण्डेयाभ्यां हीनमधमम्।

<sup>9.</sup> आदर्शान्तरे कर्ष्वनेत्रमिखस्य स्थाने 'नेतृ' इति दश्यते । २. कर्ष्वे-त्यारभ्य परभुजमित्यन्तस्य स्थाने 'दिक्षणे कर्ष्वमन्यमधस्त्यमेव ब्रह्मासनमासी-नमासियात्वाक्के वामावामकरी पह्नवी विन्यस्य अन्यद्दस्ती शङ्काकी विना नाकी' इत्यादर्शान्तरे दश्यते । ३. 'चक्री द्व दक्षिणे ' इति पाठान्तरम् । ४. भृगुमार्कण्डेयाभ्यां द्दीनं मध्यमम्। चन्द्रावित्याभ्यां द्दीनं सनकसनत्कुमाराभ्यां द्दीनमधमं योगासन'मिति पुस्तकान्तरे विद्यते ।

# भोगासनमूर्तिः ।

देवं सिंहासने समासीनं स्यामलाङ्गं चतुर्भुजं शङ्कालकधरमभयवरददक्षिणहस्तकटिविन्यस्तसिंहकर्णवामहस्तं भप्रसारितदक्षिणपादं
दक्षिणे श्रियं देवीं वामपादमाकुञ्च्य दक्षिणं प्रसार्य सिंहासने समासीनां श्वामपार्श्वे महीं देवीं दक्षिणं पादमाकुञ्च्य वामं प्रसार्य सिंहासनसमासीनामेतयोवीमदक्षिणकरौ पद्मोत्पल्धरावन्यहस्तौ सिंहासने निहितौ
स्वोहितौ सिंहकर्णों वा तद्विपरीतौ वा......दक्षिणोत्तरयोर्ब्रह्मशङ्करौ तथासीनौ भृगुमार्कण्डेयौ चैकजानुक्रमेणासीनावन्यस्तर्वं योगासनवत्कुर्यात् । भ्ञपरभित्तिपार्श्वे मायासंह्वादिनीभ्यां
तुम्बुहनारदाम्यां किन्नरमिथुनाभ्यां यक्षविद्याधराभ्यां सनकसनत्कुमाराभ्यां सूर्यचन्द्राभ्यां भदेवद्रमसमायुक्तमुत्तमं भोगासनम् ।

तुम्बुरुनारदाभ्यां किन्नरमिथुनाभ्यां यक्षविद्याधराभ्यां हीनं मध्यमम् ।

सनकसनत्कुमाराभ्यामादित्यचन्द्राभ्यां पूजकमुनिभ्यां हीनमधमं भोगासनम् ।

 <sup>&#</sup>x27;पादेन्यस्ये'ति पाठान्तरम् । २. वामपार्श्व इत्यारभ्य समासी-नामित्यन्तं पुस्तकान्तरे न दृश्यते । ३. 'भन्याभोगस्थानकव'दिति पाठान्तरम् ।
 ४. एतत्पदमादर्शान्तरे न । ५. 'देवेन्द्रमी च' इति पाठान्तरम् ।

## प्रतिमास्भूणानि ।

# वीरासनमृतिः।

१सिंहासनोपरिष्टात्पद्मासने वामपादं समाकुञ्च्य दक्षिणं किञ्चि-त्यसार्य समासीनं चतुर्भुजं शङ्कचक्रधरमभयदक्षिणहस्तं सिंहकणवाम-हस्तं प्रवालामं स्यामाम्बरधरं पूजकस्थाने दक्षिणे श्रीदेवीं वामे महीदेवीमेकजानुक्रमेणासियत्वा दक्षिणे ब्रह्माणं मार्कण्डेयं२ वामे शङ्करं भूगुं च गीर्वाण्यौ चामरधारिण्यौ च कारयेत् । सनकसनत्कुमाराभ्यां तुम्बुहनारदाभ्यां सूर्यचन्द्राभ्यां सहितमुत्तमं वीरासनम् ।

३ तुम्बुरुनारदाभ्यां सनकसनत्कुमाराभ्यां कामिनी ध्य्याजनीभ्यां हीनं मध्यमम् ।

- 'अहाराङ्कराभ्यां सूर्यचन्द्राभ्यां पूजकस्थाने देवीभ्यां हीनमधमं वीरासनम् ।

# आभिचारिकासनमूर्तिः ।

देवं ६ वेदिकासने समासीनं द्विभुजं चतुर्भुजं वा नीलाभं स्याम-बस्त्रधरं - तमोगुणान्वितमूर्व्वाक्षं ७ देव्यादीन्विना लक्षणहीने विमाने

सिंहासनेत्यारभ्य समासीनामित्यन्तमाद्शान्तरे न दृश्यते ।
 मनुंचेति पाठान्तरम् । ३. एतत्पदात्प्वे न्नद्यशङ्कुराभ्यामित्यधि-कमाद्शान्तरे दृश्यते ४. एतत्पदमाद्शान्तरे न । ५. एतत्पदमाद्शान्तरे न ।
 ६. 'चतुर्थमामिचारिकासनेनासीनं द्विभुज'मिति पाठान्तरम् । ७. 'देवादि-देवानां विने'ति पाठान्तरम् ।

शत्रुदिङ्गुखे कृष्णाष्टम्यामार्द्राचनुक्तनक्षत्रे रात्रे गर्मालये पैशाचपदे चरराशो स्थापितमाभिचारिकासनम्।

# योगशयनमूर्तिः।

श्थ योगशय्याक्रमं वक्ष्ये । देवं द्विभुजमर्घार्धशयमं पीतश्यामं १ दक्षिणहस्तमुपधाने न्यस्य मौल्यग्नं समुद्भृत्य सम्यक्प्रसार्य वान्यं समाकुञ्च्य तत्कोर्परमूर्धं कृत्वा किटमवलम्ब्याथवा तदूरी प्रसार्य वा, पादं दक्षिणं प्रसार्य वाममाकुञ्च्य शयानं सर्वाभरणभूषितं किचिदुन्मीलितलोचनं भृगुपुण्याचितं । पादपार्थे । मधुकैटभसंयुक्तं च नाम्यम्बुजसमासीनं ब्रह्माणं पञ्चायुधान् गरुइं विष्वक्सेनं सप्तर्शिश्वापरिभित्त्यूर्ध्वभागे प्राञ्जलीकृत्य स्थितान्दक्षिणभित्तिपार्थे ब्रह्माणं वामे शङ्करं च समासीनमेव कारयेत् । एतदुत्तमं योगशयनम् ।

सप्तर्षीन्त्रिष्वक्सेनं च विना मध्यमम् । पूजकमुनिम्यां मधुकैटभाम्यां विनाधमं विज्ञायते ।

दक्षिणेत्यारभ्य प्रसार्थ वा पादिमित्यन्तस्य स्थाने 'दक्षिणे हस्त
मुपथान्येन न्यस्तमौलिसीमान्ते समुद्भृतसम्यक्प्रसारितमन्यहस्तं समाकुश्चितकीर्परमूर्थे कृत्वा कटकाङ्गुलीययुत्तमथवा तद्द्प्प्रसारितपादिमत्यादर्शान्तरे
हस्यते । २. पुभ्यासार्वितामिति पाठान्तरम् । ३. पादेत्यादर्शान्तरे न ।

## प्रतिमाख्श्रणानि ।

# भोगशयनमूर्तिः ।

द्वितीयं भोगशयनं देवेशं श्यामलाक्कं दर्शनीयं सपुष्टाक्कं चतुर्भुजं रवार्धशयानं चापवद्गात्रं हस्तं दक्षिणमुपधाने निधाय मकुटमालम्ब्य किंचित्प्रसार्य वामं वामोरौ प्रसार्य दक्षिणं पादं प्रसार्य वाममाकुञ्च्य शयानं कारयेत् ।..... शिरःपार्श्वे श्रियं देवीं देवस्कन्धबाहरपर्शा । सपग्रदक्षिणहस्तां कटकवामहस्तां पादपार्श्वेष महीदेवी वामाङ्किसंस्पर्शों हस्तेन दक्षिणेनोत्पळघृतां वामहस्तं कटकं कौतुकादक्षिणे मार्कण्डेयं वामे भृगुं दक्षिणे भित्तिपार्थे चासीनं ब्रह्माणं वामे शक्करं च दक्षिणे वक्रतुण्डं वामे विन्ध्यवासिनी पादपार्थे मधुकैटभावुप्रवेगसमन्वितौ समुद्रतरङ्गच्छादितजानू अनन्तस्य विषज्या-लाभिर्दद्यमानी वा कारयेत् । नाभिपमे समासीनं ब्रह्माणं तद्वश्चिणे पञ्चायुधान् गरुडोपरिष्टादक्षिणे भास्तरमुत्तरे ५ निशाकरं तथा बालक्षिणौ तुम्बुरुनारदौ दक्षिणे ६८श्विनावष्टलोकपालांस्तथाप्सरसश्च कारयेत् । एतदुत्तमं भोगशयनम् ।

> तुम्बुरुनारदाम्यां श्लोकपालेश्व विना मध्यमम् । पूजकमुनिम्यामप्सरोभिश्व विनाधमम् ।

<sup>9.</sup> आदर्शान्तरे न। २. 'बार्घार्षशायितं गात्रं चळवद्धस्त'मिति पाठान्त-रम्। ३. देवस्य बाहुसंस्पर्शमिति पाठान्तरम् । ४. पादपार्थं इत्यारभ्य कटकमित्यन्तमादर्शान्तरे न। ५. दक्षिण इति पाठान्तरम् । ६. अदक्षिण इति पाठान्तरम् । ७. एतदनम्तरमश्विभ्यामित्यधिकमादर्शान्तरे दृश्यते ।

# बीरशयनमूर्तिः।

तृतीयं वीरशयनं देवं श्यामाभं चतुर्भुजं शङ्कचक्रघरं सव्यहस्तं शिरोपघानं कृत्वा वामहस्तं प्रसार्य शयानं पादपार्थे श्रीभूमिन्यां पादमर्दकाम्यां मधुकैटभाम्यां संयुक्तं कौतुकादक्षिणे मार्कण्डेयं वामे भृगुं नामिपद्मे समासीनं ब्रह्माणं पञ्चायुधान् गरुढं चन्द्रादिस्यो सप्तर्षान् द्वादशादित्यानेकादशरुद्धान् जयाद्यप्सरसस्तुम्बुरुनारदौ किकर-मिथुने सनकसनत्कुमारौ ब्रह्मशौ च कारयेदिति । तदुक्तमं वीरशयनम् ।

# रुद्रादित्यैरप्सरोभिर्भुनिभिश्च विना मध्यमम् ।

किश्वरिमथुनाभ्यां सनकसनत्कुमाराभ्यां पूजकमुनिभ्यां हीन-मधमम् ।

# आभिचारिकशयनमूर्तिः ।

शेषशयनं लक्षणहीनं ३ द्विफणं द्विवलयमनुन्नतं शिरःपार्श्वे, देवं नीलामं द्विभुजं४ चतुर्भुजं वा समनयनं महानिद्रासमायुक्तं शुष्कवक्त्रं शुष्काङ्गं श्यामबद्धधरं सर्वदेवैविंहीनं कारयेत्। एत-दुक्तममाभिचारिकं शयनम्।

<sup>9.</sup> आदर्शान्तरे 'किन्नरमिथुने' इति न । २. एतदादर्शान्तरे न । ३. 'सळक्षण' मिति पाठान्तरम् । ४. एतदादर्शान्तरे न । ५. समगयनामिति पाठान्तरम् । समशयनमिति स्यात् । ६. सर्वदेवानकविना चोत्तरमुखमामिचा-रिकशयनमिति पाठान्तरम् ।

# तिमार्छक्षणानि ।

एकफणमेकवल्यं । मध्यमम् । सर्पदेहं विना समस्थलशयनमधमम् । (वैखानसागमे ॥)

१. शयनमिति पाठान्तरम् ।

# द्शावताराः।

# द्शावताराः ।

मत्स्यमूर्तिः ।

मत्स्यावतारिणं देवं मत्स्याकारं प्रकल्पयेत् ।

कूर्ममूर्तिः ।

कूर्मावतारिणं देवं कमठाकृतिमालिखेत् ॥
(शिल्परत्ने पश्चविंशपटले ॥)

## वराहः।

आदिवराहं चतुर्भुजं शङ्कचक्रधरं सस्यश्यामिन ने नागेन्द्र न् फणामिणस्थापितदक्षिणपादं तदूरौ महीं दधानं दक्षिणहस्तेन देव्योः पादौ गृह्वन्तं वामहस्तेन तामुपगृह्वन्तं मुखेन देवीं जिन्नन्तं कृत्वा तां महीं प्राञ्जलीकृतहस्तां प्रसारितपादां पुष्पाम्बरधरां श्यामाभां किंचिदेवं

9. सन्ध्यास्यामनिभिनिति पाठान्तरम्। २. नागेन्द्रेत्यारभ्य कृत्वेत्यन्तस्य स्थाने 'पादं दक्षिणं सपत्नीकं नागेन्द्रस्य फणामणिस्थापितं वामकरस्थापि-कलामुक्तमणाय कृषितिविस्ताराभ्यां महीमादाय देवेशस्य आरूढाभ्यां द्वयो-स्संन्यस्य देवस्य इस्तेन दक्षिणे देव्याः पादौ गृहीत्वा तस्यापरमागे वामहस्तेन धारयन् देवस्य मुस्तेन देवीं जिन्नन्तं वा कारयेत्।' इत्यादर्शान्तरे दृश्यते।

समीक्ष्य ब्रीडाहर्षेण संयुक्तां सर्वाभरणसंयुतां देवस्य स्तनान्तां वा पञ्चतालेन मानेन कारयेत्।

(वैखानसागमे षट्पन्नाशपटले ॥)

नृवराहं प्रवक्ष्यामि सूकरास्येन शोभितम् ।
गदापद्मधरं धात्रीं दंष्ट्रप्रेण समुद्धृताम् ॥
बिभाणं कोर्परे वामे विस्मयोत्फुळ्ळोचनाम् ।
नीलोत्पळधरां देवीमुपरिष्टात्प्रकस्पयेत् ॥
दक्षिणं कटिसंस्यं च बाहुं तस्य प्रकस्पयेत् ।
कूर्मपृष्ठे पदं चैकमन्यन्नागेन्द्रमूर्धनि ॥
अथवा सूकराकारं महाकायं कचिळिखेत् ।
तीक्ष्णदंष्ट्राप्रघोणास्यस्कन्धकर्णोर्ध्वरोमकम् ॥
(शिल्परत्ने पञ्चविंशपटले ॥)

नराङ्गो वाथ कर्तव्यो भूवराहो गदादिभृत् । दक्षिणे वामके शङ्कं लक्ष्मीर्वा पद्ममेव वा ॥ श्रीर्वामकूर्परस्था तु क्ष्मानन्तौ चरणानुगौ । वराहस्थापनादाज्यं भवान्धितरणं भवेत् ॥ (अग्निपु० ४९ अ०॥)

ऐश्वर्यसंनिरुद्धश्च वराहो भगवान् हरिः । ऐश्वर्यशक्त्या दंष्ट्राप्रसमुद्भृतवसुन्धरः ॥ नृवराहोऽथवा कार्यक्शेषोापरिगतः प्रमुः । शेषश्चतुर्भुजः कार्यश्चाहरत्नफणान्वितः ॥

आश्चयार्कुछनयनो देववीक्षणतत्परः। कर्तब्यी सीरमुसली करयोस्तस्य यादव !॥ सर्पभोगश्च कर्तव्यस्तथैव रचिताञ्जलिः । आलीढस्थानसंस्थानस्तत्पृष्ठे भगवान्भवेत् ॥ वामारत्निगता तस्य योषिद्रूपा वसुन्धरा । नमस्कारपरा तस्य कर्तव्या द्विभुजा ग्रुभा ॥ यस्मिन् भुजे धरा देवी तत्र शङ्ककरो भवेत्। अन्ये तस्य कराः कार्याः पद्मचक्रगदाधराः ॥ हिरण्याक्षाशिररछेदचक्रोद्वृत्तकरोऽथवा । मृतोद्भृतहिरण्याक्षास्सुमुखो भगवान्भवेत् ॥ मृर्तिमन्तमनैश्वर्यं हिरण्याक्षां विदुर्बुधाः । ऐश्वर्येणाविनाशेन स निरस्तोऽरिमर्दनः ॥ नृवराहोऽथवा कार्यो ध्याने कपिलवस्थितः । द्विभजस्वथवा कार्यः पिण्डानिर्वपनोद्यतः॥ समप्रक्रोडरूपेण बहुदानवमध्यगः। नृवराहो वराहश्च कर्तव्यः क्ष्माविदारणः ॥ (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

मत्स्यकूर्मी स्वस्वरूपी नृवराहो गदाम्बुजे । विश्रच्छ्यामो वराहास्यो दंष्ट्राप्रेणोद्भृतां धराम् ॥ (रूपमण्डने ॥)

### प्रलयवराहः।

वस्ये प्रलयवराहं वामपादं समाकुञ्च्य दक्षिणं प्रसार्य सिंहासने समासीनं नीलामं शङ्कचक्रधरमभयदिक्षणहस्तम्रुप्रति-ष्ठितवामहस्तं पीताम्बरधरं सर्वाभरणभूषितं कारियत्वा तस्य दिक्षणे देवीं महीं पादं वाममाकुञ्च्य दिक्षणं प्रसार्यासीनां स्थामामां सर्वा-भरणभूषितामुत्पलधरवामकरामासननिहितदिक्षणकरां किंचिदेवं समी-क्ष्य विस्मयोत्फुळ्ळोचनां कारयेत्।

#### यज्ञवराहः ।

अथ यह्नवराहं श्वेतामं चतुर्भुजं शृह्वचक्रघरं वामपादं समा-कुञ्च्य दक्षिणं प्रसार्य सिंहासने समासीनं पीताम्बरघरं सर्वाभरण-भूषितं कारियत्वा तस्य दिक्षणे देवीं श्रियं हेमामां वामपादं समा-कुञ्च्य दिक्षणं प्रसार्यासीनां पद्मधरवामहस्तामासने निहितदक्षिण-हस्तां वामपार्थे महीं देवीं सस्यस्थामिनमां दक्षिणपादमाकुञ्च्य वामं प्रसार्यासीनामुत्पलघरदक्षिणहस्तामासने निहितवामहस्तां देवं किं-चित्समीक्ष्य विस्मयोत्फुल्ललोचनां कारयेत् । श्रयाणां वराहाणां तत्तद्र्पं कौतुकविम्बं विष्णुं चतुर्भुजं वा कारयेत् ।

# नरसिंह: ।

नारसिंहो द्विविधो गिरिजस्स्थूण रेजश्चेति । तयोर्मुखं सिंहस्ये-वान्यनराकारं तस्य मूर्धादिपादतळान्तं सर्विशतिशताङ्गुळं......

नीलाभित्यारभ्य प्रसार्यासीनाभित्यन्तमाद्शीन्तरे नास्ति ।
 स्थूणाज इति भवितव्यम् ।

प्रसार्य वाममाकुञ्च्य समासीनं चतुर्भुजं शक्कचक्रधरं कुन्देन्दुधवलप्रभं रक्तवस्त्रधरं सर्वाभरणभूषितं करण्डिकामकुटयुतं पूर्वं दक्षिणकरमभयं दधानं वामं कव्यवलम्बतम्रुस्थं वा कारयेत् । तदक्षिणे श्रियं देवीं वामपादमाकुञ्च्य दक्षिणं प्रसार्यासीनां पद्मधरवामहस्तामासने निहितदिश्चणहस्तां सुवर्णाभां सर्वाभरणभूषितां वामपार्थे महीं देवीं दंक्षिणं पादमाकुञ्च्य वामं प्रसार्यासीनामुत्पलधरदिष्ठणहस्तामासने निहितवामहस्तां स्थामाभां सर्वाभरणभूषितां कारयेत् । अथवा सिंहासनस्योध्वे वामं पादं प्रसार्यान्यमाकुञ्च्य तज्जानूष्वे दक्षिणहस्तां गजहस्तवत्प्रसार्य वामम्र्रौ संन्यस्यासीनं शक्कचक्रधरं देवीभ्यां सहितं कारयेत् ।

# केवलनरसिंहः।

केवलं नृसिंहदेवं पद्मपीठोपरिष्टाद् द्वौ पादौ व्यत्ययेन न्यस्योत्कुटिकासनेनासियत्वोरुमध्ये वस्त्रेणावध्य सर्वाभरणसंयुक्तं चतुर्भुजं शक्रचक्रधरमन्यहस्तौ जानूपरिष्टात्प्रसारितौ व कारयेत्।

(वैखानसागमे ॥)

आसीनं द्विभुजं देवं प्रमत्तवदनेक्षणम् । श्वेतस्फटिकसङ्गाशं चतुर्वोद्वमथापि वा ॥

१. प्रसारितवियुक्तं वा संस्थापयेदिति पुस्तकान्तरे दृश्यते ।

आजानुलिम्बनी बाह्न कर्तव्यी तत्र दक्षिणे । समीपे कल्पयेषकं वामे शक्षं समीपतः ॥ ऊर्ष्वस्थिताभ्यां बाहुम्यां दक्षिणे पङ्कजं न्यसेत् । वामे बाहौ गदामाम्यां शिखेषित्रविशारदः ॥ (शिल्परत्नसंयोजिते कस्मिश्चिद्गन्ये॥)

# स्थीणनारसिंहः।

अथ १स्थूणनारसिंहं सोपाधानसिंहासने१ वामपादमाकुञ्च्यान्यं प्रसार्य समासीनं चतुर्भुजं शक्क चक्रधरमभयक दानदिक्षणहस्तम् रूप्रति-ष्ठितवामहस्तं 'सटास्कन्धसंयुक्तं तीक्षणदंष्ट्रेक्षणं भयानकं६ श्वेताभं रक्ताम्बरधरं सर्वाभरणसंयुक्तं कारयेत् । तस्य कोपशान्त्यर्थं पार्श्वयो-दिक्षिणवामयोः श्रीमह्यौ प्रह्वादं वन्दमानं च कारयेत् । दक्षिणे नारदं वीणाहस्तं भित्तिपार्श्वे परितः प्रागाँचेशानान्तमिन्द्रादिलोकपालान्वन्द-मानांश्व कारयेत् ।

(वैखानसागमे ॥)

१. 'गदां रम्या'मिति किमु स्यात्? २. स्थीणेति स्यात् । ३. सोपान इति पाठान्तरम् । ४. दक्षिणं पूर्वमभयमिति पाठान्तरम् । ५. एतदादर्शान्तरे नास्ति । ६. 'भयानकं चेद्भीमं रक्ताम्बरधर'मित्यादर्शान्तरे दत्यते । ७. एतद्वाक्यादनन्तर 'मथवा षोडशद्वादशहस्तैर्युक्तं तिभागं स्थितं वामोरी युरेन्द्रं विन्यस्योरसि हस्ताभ्यां नसैर्मेदियत्वा दक्षिणभागे चैकैकाभयप्रदान-मेकेन श्रोलाहुळीय विन्यस्यासं वामे चैकेन मकुटप्रहणमेकेन मुष्टिप्रहरण-मन्येदमनं वालीघां सतीत्थेवमतिभयानकं कृत्वा' इत्यधिकमादर्शान्तरे विवते।

## प्रतिमालभूणानि ।

नृतिंहस्याकृतिं वश्ये रौद्रिपङ्गमुखेक्षणाम् ।

भुजाष्टकसमायुक्तां १स्कन्थपीनसमात्रिताम् ॥

हिरण्यकिशपुं दैसं दारयन्तीं नखाङ्करैः ।

ऊरोरुपरि पीनस्य खङ्गखेटकधारिणम् ॥

तस्यान्त्रमाला निष्कृत्य२ बाहुयुग्मेन बिश्रतीम् ।

मध्यस्थिताभ्यां बाहुभ्यां दक्षिणे चक्रपङ्गजौ ॥

कौमोदकीं गदां शङ्गं बाहुभ्यामिति वामतः ।

नीलोत्पलवदच्छायां३ किं वा चम्पकसप्रभाम् ॥

तप्तकाञ्चनसङ्गाशां बालार्कसदशीं लिखेत् ।

(शिल्परन्ने पञ्चविंशपटले ॥)

नरसिंहो विवृत्तास्यो वामोरुक्षतदानवः ।
तद्वक्षो दारयन्माछी स्फुरचक्रगदाधरः ॥
(अग्निपु० ४९ २०॥)

य एवं भगवान्विष्णुर्नरसिंहवपुर्धरः ।
ध्यानविधिस्स एवोक्तः परमञ्जानवर्धनः ॥
पीनस्कन्धकटिप्रीवः कृशमध्यः कृशोदरः ।
सिंहाननो बृदेहश्च नील्यासाः प्रमान्विसः ॥

१. पीनस्कन्धेति स्यात् । २. निष्कुष्येति भवितन्यम् । ३. दलेति स्यात् ।

आलीढस्थानसंस्थानस्सर्वाभरणभूषितः ।

ज्यालामालाकुलमुखो ज्यालाकेसरमण्डलः ॥

हिरण्यकशिपोर्वक्षः पाटयन्नखरैः खरैः।

नीलोत्पलाभः कर्तव्यो देवजानुगतस्तथा ॥

हिरण्यकशिपुर्दैत्यस्तमज्ञानं विदुर्बुधाः।

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

नृसिंहस्सिहवक्त्रोऽतिदंष्ट्राकः कुटिछोरुकः ।

हिरण्योरस्थलासक्तविदारणकरद्वयः ॥

(रूपमण्डने ॥)

# यानकनरसिंह:।

अथ यानकनरसिंहं वीशस्कन्धोपरिष्टाच्छेत्रोत्सङ्गे समासीनं तत्फणैः पञ्चभिः [छ\*] न्नमौलिं चतुर्भुजं शङ्कचक्रधरं सर्वाभरणभूषितं कारयेत् । अथवाष्टाभिद्धिरष्टाभिर्वा भुजैर्युक्तं भयानकं दैत्यवधानुरूपं नृसिंहं स्थूणजं कारयेत् ।

(वैखानसागमे ॥)

### वामनः ।

अथ वामनं पञ्चतालमितिं द्विभुजं छत्रदण्डधरं कौपीनवाससं शिखापुस्तकमेखलोपवीतकृष्णाजिनसमायुतं पवित्रपाणि बालरूपं ब्रह्मवर्चस्विनं कारयेत् ।

(वैखानसागमे ॥)

१. एतदनन्तरं 'मूर्भोदिपादतलान्तं वडब्रुल' मिखिषकमादक्रीन्तरे दस्यते ।

कृष्णाजिन्युपवीती स्याच्छत्री धृतकमण्डछः । कुण्डली शिखया युक्तः कुञ्जाकारो महोदरः ॥ (शिल्परले पञ्चविंशपटले ॥)

छत्री दण्डी वामनस्त्यादथवा स्याचतुर्भुजः । (अग्निपु० ४७ अ० ॥)

कर्तव्यो वामनो देवस्सङ्ग्रहैर्गात्रपर्वभिः। पीनगात्रश्च कर्तव्यो दण्डी चाध्ययनोद्यतः॥ दूर्वाज्यामश्च कर्तव्यः कृष्णाजिनधरस्तथा।

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

वामनस्सिशिखर्श्यामो द्रण्डी पीनोऽम्बुपात्रवान् । (रूपमण्डने ॥)

# त्रिविक्रमः।

भित्रविक्रमस्त्रिविधः प्रोक्तो लोकेषु तिपदन्यासाद् भूलोकाक्रम-णार्थं जानुमात्रमन्तरिक्षलोकाक्रमणार्थं नाभिमातं स्वर्गलोकाक्रमणार्थं ललाटमातं चोर्ध्वपादो भवेत् । एतेषु यथेष्टरूपं निश्चित्य पूर्ववज्रतुर्वि-

<sup>9.</sup> तिविकमं तिथा प्रोक्तं लोकेति पदिवन्यासाद् भोलोकात्क्रमेण ललाटसीमान्तमुकृतमेतैर्यथेष्टानिरूपं निश्चित्य पूर्ववचतुर्विशतिशताङ्गुलभेदेन देवं चतुर्भुजमष्टभुजं वा अष्टभुजं चेह्क्षिणे चक्रासिशक्तिथरं वामे खेटकशार्क हलमुसलथरमेवमष्टभुजं चतुर्भुजो दक्षिणे चक्रं वामे शक्कं तिद्विपरीतं स्ववामपादं दक्षिणं स्थितं वामं प्रसारितं दक्षिणमुत्तानकरं वामं प्रसारितपादेन सह प्रसारितं स्थामाभं रक्ताम्बरथरं सर्वाभरणभूषितं तत्सृष्टे कल्पहुरिन्द्रच्छकथर-

शतितालविभागेन देवमष्टबाहुं चतुर्बाहुं वाष्ट्रभुजे दक्षिणहस्ते चक्रशङ्खगदाशाङ्गहल्लघरं चतुर्भुजे दक्षिणहस्तेन चक्रघरं वाम-हस्तेन शक्कथरमभयं वरदं वा दधानं दक्षिणहस्ते, प्रसारितपादेन प्रसारितवामहस्तं स्थितदक्षिणपादं प्रसारितोद्धतवामपादं स्यामाभं रक्ता-म्बरधरं सर्वाभरणभूषितं, तत्पृष्ठे कल्पद्वमामिन्द्ररछत्रमुभयोः पार्श्वयो र्जवनजलेरी चामरधारिणौ तदूर्घे दक्षिणे दिवाकरं वामे निशाकरं तथा सन् । सनकसनत्कुमारौ च कृत्वा प्रसारितपादस्योर्ध्वभागे ब्रह्माणं तत्पादं प्रगृह्य हस्ताभ्यां प्रक्षालयन्तं कृत्वा तत्स्त्रीतसीं गङ्गां श्वेताभां नाभेरूर्षं शङ्करं प्राङ्गलीकृतहस्तं च कारयेत् । पादपार्श्वे नमुचिमंत्र-ममाणं (?) वामपार्थे ऋतुविन्नकरं तं मुष्टिना प्रहरन्तं गरुडं, दक्षिणे वामनं तत्पार्श्वे बिं हेमामं सर्वाभरणभूषितं सपत्नीकं हर्षेण पाणिभ्यां हेमकलशमुद्धरन्तं तस्योर्ध्वे जाम्बवन्तं भेरीताडनपरं च कारयेत् । अत्रानुक्तं सर्वे भूभर्तुर्विधिना कारयेत् । त्रिविक्रमस्य कौतुकं विष्णुं चतुर्भुजमेव कारयेत ।

(वैखानसागमे ॥)

मुनौ पार्श्वे जवनं जलेशौ चामरधारिणौ तद्भ्वें दक्षिणादिवामकरं दक्षिणे निशाकरं तथा सनकसन्यससनत्कुमारौ च प्रसारितमागस्य ऊर्ध्वपादे ब्रह्माणं तत्पादं प्रग्रह्म हस्ताभ्यां प्रक्षालनं कृत्वा तच्छ्रोब्रस्योदगणपार्श्वे तद्भागौ ऊर्ध्व- मन्यत्सर्वे हरेरिव कारयेत्।' इत्यादर्शान्तरे व्रिविकमलक्षणं दस्यते। १. सन्य- समिति स्यात्।

त्रिविक्रमक्रमं वृक्ष्ये वामपादेन मेदिनीम् । आक्रामन्तं द्वितीयेन साकस्येन नभस्स्थलम् ॥

(शिल्परले पञ्चविशापटले ॥)

सजलाम्बुदसंकाशस्तथा कार्यस्त्रिविकमः।

दण्डपाशधरः कार्यश्राङ्गचक्रगदाधरः॥

शङ्कचक्रगदापद्माः कार्यास्तस्य सुरूपिणः ।

निर्देहास्ते न कर्तव्याश्रोषं कार्यं तु पूर्ववत् ॥

एकोर्ड्रवदनः कार्यो देवो विष्फारितेक्षणः ।

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

### जामदग्न्यरामः।

जामदग्न्यरामं मध्यमदशतालेन मितं सर्विशतिशताङ्गुलं द्विभुजं रक्तामं श्वेतवस्त्रधरं दक्षिणहस्तेन परशुधरमुद्देश्यवामकरं जटामकुटधरं सोपवीतं सर्वामरणभूषितमेवं कारयेत् । कौतुकं तद्रूपं विष्णुं चतुर्भुजं वा कारयेत् ।

(वैखानसागमे॥)

रामश्वापेषुहस्तस्स्यात्बङ्गी परशुनान्वितः ।

(अग्निपु० ४९ अ०॥)

१. 'मृदेहास्ते' इति स्यात् ।

कार्यस्तु भागेवो रामो जटामण्डलदुर्दशः । हस्तेऽस्य परग्रुः कार्यः कृष्णाजिनधरस्य तु ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

जटाजिनधरी रामी भार्गवः परशुं दधत्।

(रूपमण्डने ॥)

#### राघवरामः।

अथ राघवरामं सविंशतिशताङ्गुलमितं द्विभुजं तिभङ्गस्थितं । दिश्चणेन हस्तेन शरधरं वामेन चापधरं स्थामामं रक्ताम्बरधरं किरीटा
दाभरणान्वितं । देवस्य बाहुसमां देवी सीतां । नवार्धतालमानेनाभङ्गवशाद्भवमाभां शुकपिञ्छनिभाम्बरधरां सर्वाभरणभूषितां
धिम्मिछ्जबन्धयुतां करण्डिकामकुटोपेतां वामहस्तेन नीलोत्पुछ्यपश्चरां
प्रसारितदक्षिणहस्तां कारयेत् । देवस्य दक्षिणे पार्श्वे देवं भिज्ञित्समी
क्य विस्मयोत्पुछलोचनां देवी कारयेत् । बामपार्श्वे सौमित्रिं देवस्य
कर्णसीमान्तं बाहुन्तं वा लक्ष्मणं दशतालं बाहुन्तं हिसुजं रामवण्छरचाप
........उद्वरहुन्तलं ज्युवराजभूषणान्वितं हिसुजं रामवण्छरचाप-

१. 'त्रिभन्नसतो' इति पाठान्तरम् । २. एतत्पदाद्नन्तरं दशरथमित्या-दर्शान्तरे दश्यते । ३. स्थितामिति पाठान्तरम् । ४. देवीमिति वाठान्तरम् । ५. एतदादर्शान्तरे न । ६. 'सौमिति देवस्थे'ति पदद्व्यमादर्शान्तरे न । ७. 'उद्देक्षत्यारभ्य किंचिद्र्याननं कारवे'दिस्यन्तस्य स्थाने 'भूषणाचितं सुवर्णामं श्यामाम्बर्धरं चापधरं रामवत्त्यतं कारवेत् । इन्मन्तं प्रमुखे

धरं सुवर्णवर्णं श्यामाम्बरधरं समभङ्गान्वितं कारयेत् । हन्मन्तं प्रमुखे किंचिद् दक्षिणमात्रित्य स्थितं देवस्य स्तनान्तं नाम्यन्तम् रुमूछान्तं वा सप्ततालमितं द्विमुजं दक्षिणेन हस्तेनास्यं वामेन स्ववस्तं च पिधानं कि बिद्धानं कारयेत् ।

(वैखानसागमे ॥)

रामश्वापी शरी खन्नी शङ्की वा द्विभुजस्स्मृतः । (अग्निपु० ४९ अ०॥)

रामो दाशरथिः कार्यो राजलक्षणलालितः । भरतो लक्ष्मणक्षेत्र शतुप्तश्च महाशयाः ॥

तथैव सर्वे कर्तव्याः किं तु मौलिविवर्जिताः ।

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

रामश्शरेषुधृक्छयामः ससीरमुसलो बलः ।

(रूपमण्डने ॥)

आग्नेये राघवं पश्चिमाभिमुखमुत्तराभिमुखं वा ३ श्यामाभो रक्ताम्बरो मकुटादिसर्वाभरणसंयुक्तः श्रीवत्साङ्को द्विभुजो दक्षिण् इषु-

किनिद्दक्षिणमात्रित्य देवस्य स्तनान्तं नोदय सप्तताल्येदाधिकाशीतिमात्रं द्विभुजं दीनमूर्णाननं दक्षिणेनास्यं पिधाय वामहस्तेन स्वपादान्तं निगूद्ध तद्विः परीतं जानुमध्यमाकणस्थितं कपिराजं कारयेत् । ' इत्यादर्शान्तरे दस्यते । १. इस्तेनास्यमिस्तेतदनन्तरं पिदधानमिति भवितव्यम् । २. दधानमितिस्यात् ३. एतादशस्थलेषु यथायोग्यं 'कारयेत् । स' इत्यध्याद्दार्थम् ।

## प्रतिमासस्मानि ।

धरो वामे धनुरवङम्ब्य विभक्तसंस्थितो माघमासे पुनर्वसूजातस्सीतापति रयान्यत्सर्वमादिमूर्तेरिव, रामो दाशरियं वीरं काकुत्स्थमिति ।

तस्य दक्षिणे सीता हेमाभा शुक्काम्बरा वामे पद्मधरी दक्षिणह-स्तप्रसारिता दक्षिणं स्थितं वाममाकुञ्च्य पादमुद्धन्धकौटिकौन्तलं २ करण्डिकामकुटसंयुक्ता वा सीताद्यश्चरबीजान्यस्पर्व २श्रीमिव, सीतामयो-निजां लक्ष्मी वैदेहीमिति ।

वामे सौमित्रिं रक्ताभं श्यामाम्बरं द्विभुजो रामविष्म्भृस्थि-तश्चापधरश्चोद्वन्धकौन्तलयुतो वैशाखे रोहिणीजातो लक्षाचस्रवीजोऽ-न्यत्सर्वे रामवत्, सौमित्रिं रामानुजं लक्ष्मणं लक्ष्मीवर्धनमिति ।

दक्षिणे भरतस्त्र्यामाभो रक्ताम्बरोद्धन्धकौन्तल्युतस्त्ररचाप-खङ्गखेटकधरो द्विभुजिल्लभङ्गस्थितश्चेत्रे स्वात्युद्भवो मल्हेशो भगाचक्ष-रबीजः श्रीवत्सकौस्तुभोऽन्यत्सर्वे रामवत् , भरतं कैकेयीसुतं रामानुजं धर्मचारिणमिति ।

वामे शत्रुष्ट्रो हेमाभो रक्ताम्बरोद्धन्धकौन्तल्युतो ज्येष्टमासे धनिष्टाजातो नामाद्यक्षरबीजो निर्मलेशोऽन्यत्सर्वं लक्ष्मणवत् , शत्रुष्ट्रं रामप्रियं विजयं भरतानुजमिति ।

राममिति भवितम्यम्। २. 'उद्गब्कुटिसकुन्तके' ति भवितम्यम् ।
 श्रिय इवेति भवितम्यम् ।

#### प्रतिमाख्यणानि ।

दक्षिणे पुरतोऽक्रनामः श्वेतवस्त्रधरः कपिरूपस्सर्वाभरणभूषितो द्विमुजो दक्षिणेनास्यं पिधाय वामेन वस्त्रं विधायावनतगात्रस्तीताया वार्ताविज्ञापनपरो मृगवाहनो दण्डध्वजो महानादरवः श्रावणे मासि श्रवणजः कलाद्यसरवीजो हनूमन्तः कपिराजं हनूमन्तं शब्दराशिं महामतिमिति ।

दक्षिणे शरं नपुंसकं स्थामामं श्वेताम्बरं त्रिनेत्रं रैाद्रसमुद्रघो-षरवं वायुवाहनं पक्षध्वजं शिरिस शरभृतं माघमासे वारुण्यजातं २ शराद्यक्षरवीजं शरं महारवममोघं तीक्ष्णधारमिति ।

| वामे                                                 | ••••••       |
|------------------------------------------------------|--------------|
| श्वेतामा रक्ताम्बरांकवदना द्विभुजः प्राञ्जलीव        | क्तः३ पादाव- |
| नतियुक्तो मृगध्वजवाहनो वैशाख आश्लेषजो मेघरव          | •••••        |
| बङमर्तस्तु                                           | ••••••       |
| कृष्णवर्णी रक्तकेशस्शसदंष्ट्रिणो (१) द्विभुजं शूलधरो | इदयेऽजाले-   |
| संयुक्तो मूळजातो मेघवाहनो                            | ••••••       |
| विभीषणं राश्चस                                       | मनस्कं राम   |
| प्रियमिति ।                                          |              |

इनुमानिति भवितन्यम् । २. वारुणीजातमिति भवितन्यम् ।
 प्राज्ञलीकृतदृस्त इति भवितन्यम् ।

अभिमुखेऽङ्गदक्ष्वेतामो रक्ताम्बरो रक्तवत्त्त्रे द्विभुजः प्राज्ञली-इतः १ पादावनत.....रगोहिणीजातस्तुङ्गाद्यक्षरबीजोऽङ्गदं २ वालिपुत्तं रामभक्तं देवप्रियमिति । (वैखानसागम एकविंशपटले ॥)

### बलभद्ररामः।

अथ बलभद्ररामं मध्यमं ३ दशतालमिति द्विभुजं तिनतं दिधि-णहस्तेन मुसलधरं वामेन हलधरं श्वेतामं रक्तवस्त्रधरमुद्ध दक्कन्तलं दिक्षणे रेवतीं देवीं पद्मिक स्कल्कवर्णां पुष्पाम्बरधरां दिक्षणेन हस्तेन पद्मधरां प्रसारितवामहस्तामेवं कारयेत्। तद्भूपं कौतुकं विष्णुं चतुर्भुजं वा कारयेत्।

(वैखानसागमे ॥)

बलदेवो हलपाणिर्मदविश्वमलोचनश्च कर्तव्यः । विश्वलुण्डलमेकं शङ्केन्दुमृणालगौरवपुः ॥ एकोनांशा कार्या देवी बलदेवकृष्णयोर्मध्ये । कटिसंस्थितवामकरा सरोजमितरेण चोद्वहती ॥ कार्या चतुर्भुजा सा वामकराम्यां सपुस्तकं कमलम् । द्वाम्यां दक्षिणपार्श्वे वरमर्थिष्वक्षसूत्रं च ॥

१. 'प्राक्तलोकृतहत्त्व' इति भवितव्यम्। २. 'स्वन्नायक्षरवीज' इति स्यात्। ३. 'मध्यमदशतालमिति 'मिति भवितव्यम्।

वामेष्यष्टभुजायाः कमण्डलुश्चापमम्बुजं शास्त्रम् । वरशरदर्पणयुक्तास्सव्यभुजास्साक्षस्त्राश्च ॥ (बृहत्संहितायामष्टपञ्चाशत्तमाध्याये ॥)

गदालाङ्गलघारी च रामो वाथ चतुर्भुजः । वामोर्ध्वे लाङ्गलं दद्यादधश्शङ्कं सुशोभनम् ॥ (अग्निपु० ४९ अ०॥)

सीरपाणिर्बलः कार्यो मुसली चैव कुण्डली । श्वेतोऽतिनीलवसनो मदोदश्चितलोचनः ॥ (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

### कृष्णः ।

कृष्णस्य लक्षणं वक्ष्ये। मध्यमं १ दशतालमिति सविशतिशताङ्गुले १ द्विमुजं श्यामामं रक्तवस्त्रधरं सर्वीभरणभूषितं १किरीटिनमुद्धद्कुन्तलं वा ४ दक्षिणेन ५ हस्तेन क्रीडायष्टिधरं वामोद्यतकरकूर्परहिकासूत्रादध-

9. मध्यमदशतालेति अवितव्यम् । २. एतद्विशेषणमन्यतरादशें न । ३. एतत्यदमन्यतरादशें न । ४. एतदन्यतरादशें न । ५. दक्षिणेनेत्यारभ्य मार्गेणित्यन्तस्य स्थाने 'दक्षिणेन इस्तेन दक्षिणकरकटकाप्रं नाभिद्रष्ट्रं वा तस्मात्....अन्यत्सर्वे राघवस्योक्तवत् ।' इत्येवमन्यतरा- वशें दश्यते ।

### प्रतिमास्भूणानि ।

स्तादधोर्धकरमन्यत्सर्वं राघवस्योक्तमार्गेण । दक्षिणे किम्मणी देवी हेमामां धिम्मल्लकुन्तलयुतामुद्धद्धकुन्तलां वा प्रसारितदिश्विणहस्तां सपद्मवामहस्तां तथा वामपार्थे सत्यभामां श्यामामां शिरोकहवन्ध-धिम्मल्लयुतामुद्धद्धकुन्तलयुतां वा सोत्पलदिश्वणहस्तां प्रसारितवाम-हस्तां सर्वाभरणसंयुक्तां कारयेत् । देवीन्यां करिष्डकामकुटं वेति केचित् । देवस्य वामपार्थे गरुडं प्राञ्जलीकृत्य सुस्थितं कारयेत् । देवस्य दक्षिणहस्तं लीलायष्टियुतं वामं सशक्कं वा कारयेत् । तद्वपं कौतुकं विष्णुं चतुर्भुजं वा कारयेत् ।

(वेखानसागमे ॥)

कृष्णश्चन्नधरः कार्यो नीलोत्पलदलच्छविः । इन्दीवरधरा कार्या तस्य साक्षाच रुक्मिणी ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

भिम्महेखारभ्य सपद्मवामह्तामिखन्तस्य स्थाने 'शिरोत्हभिम्महयुतामुद्धन्भकौन्तलां वामहस्तं दक्षिणं प्रसार्य वामं पद्मे'खन्यतरादशें दस्यते ।
 भिम्महकुन्तलयुतामिति पाठान्तरम् । ३. एतंदन्यतरादशें न । ४. वेखारभ्य
कारयेदिखन्तस्य स्थाने 'वामहस्तं दक्षिणं सपुष्पं वामं प्रसार्य किंविदेवं
समीक्ष्य सर्वाभरणसंयुक्तां कारयती' खेवमन्यतरादशें विद्यते । ५. देवीभ्यान
मिखारभ्य देवस्येखन्तमन्यतरादशें न । ६. 'वामोतकूर्परं सशक्कं वे'ति
पाठान्तरम् ।

# प्रतिमाळश्रणानि ।

# नवनीतनटः ।

नवनीतनटस्य वामपादमाकुञ्च्य । स्थितं दक्षिणमुत्तानकुित्रतं दक्षिणहस्तमभयं २ नवनीतयुतं वा ३ वामं प्रसार्योत्तानं ४ सर्वा-भरणभूषितमम्बरहीनमम्बरधरायुतं ५ नवनीतन्नत्तरूपं कारयेत् ।

# वेणुगोपालः ।

गोपीगोपगोकन्याभिः परिवृतं दक्षिणं सत्ययोद्यतपादं वामं सुस्थितमाद्वत्य द्विहस्ताभ्यामङ्गलीषु वेणुविवरान्संयोज्य विभङ्गभङ्गगान-रससमन्वित् गोपालं गायकम् ।

(वैखानसागमे ॥)

गोपालप्रतिमां कुर्याद्वेणुवादनतत्पराम् । बर्हापीडां घनस्यामां द्विभुजामूर्ध्वसंस्थिताम् ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

# पार्थसारथिः।

रथारूढं ध्वजाश्वचक्रमुकुलादिरथाक्नैर्युक्तं -रथं कृत्वा पार्थे सचापं प्राञ्जलीकृत्याधस्थले स्थितं चोपरि यत्न यष्टिपाशौ गृहीत्वा

<sup>9.</sup> किंचित्संस्थितमिति पाठान्तरम् । २. 'दक्षिणमभी'ति पाठान्तरम् । ३. एतदादशान्तरे न । ४. प्रसार्यानुसानमिति पाठान्तरम् । ५. 'अम्बराधार-युत'मिति पाठान्तरम् । किं तु 'अम्बरघरं ने'ति स्यात् । ६. एतत्पदात्पूर्वे 'नेणु' मिति स्यात् । ७. 'सिभन्नभिन्न'भिति स्यात् । ८. 'यन्त्रयष्टिपाशा'विति स्यात् ।

दक्षपादं स्थितं वाममुद्भृत्य रथिभत्तौ संस्थाप्य दक्षिणहस्तेन व्याख्यान-निर्णयाङ्गुलिमुद्रया संयुक्तं पार्थसारथिरूपं कारयेत् ।

मदनगोपालः ।

रक्तवर्णो दशभुजस्सर्वाङङ्कारभूषितः । शङ्कचकगदापग्रपाशाङ्कशसुमाञ्चगान् ॥ इक्षुकोदण्डमन्याम्यां वादयन्वेणुमादरात् । षोडशच्छदपग्रस्थष्वट्कोणोपिर संस्थितः ॥ गोपालो मदनास्योऽयं मन्दस्मितमुखाम्बुजः । स्वरपत्रस्थगोपीमिरादरादीक्षितोऽवतात् ॥ (पाञ्चरात्रे ॥)

# कालियाहिमर्दकः ।

एवमेव कालियाहिफणोपिर स्थितं दक्षिणहस्तं सपताकं वाम-करेणाहिपुच्छं संगृह्य नृत्यन्तं कारयेत्। कृष्णरूपाण्यसंद्वयानि वक्तं न शक्यानि ; तस्माद्यथेष्टरूपं कारयेत् ।

## बुद्धः ।

पद्माङ्कितकरचरणः प्रसन्नमूर्तिस्सुनीचकेशश्च ।
पद्मासनोपविष्टः पितेव जगतो भवेद्वुद्धः ॥
(बृहत्संहितायामद्यापञ्चाशत्तमाच्याये ॥)

शान्तात्मा लम्बकर्णश्च गौराङ्गश्चाम्बराष्ट्रतः । जर्ध्वपद्मस्थितो बुद्धो वरदाभयदायकः ॥ (अग्निपु० ४९ २०॥)

काषायवस्त्रसंवीतस्कन्धसंसक्तचीवरः ।

पद्मासनस्यो द्विभुजो ध्यायी बुद्धः प्रकीर्तितः ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

बुद्धः पद्मासनो रक्तस्यक्ताभरणमूर्घजः ।

कषायवस्त्रो ध्यानस्थो द्विभुजोकाईपाणिकः (१) ॥

(रूपमण्डने ॥)

## कल्की।

किननं भध्यमं दशतालमितमधाकारं मुखमन्यन्नराकारं चतुर्भुजं चक्रशङ्क्षधरं खङ्गखेटकधरमुप्ररूपं भयानकमेवं देवरूपं कृत्वा कौतुकं विष्णुं चतुर्भुजमेव कारयेत्।

(वैखानसागमे ॥)

धनुस्तूणान्वितः कस्की म्लेच्छोत्सादकरो द्विजः ।

अथवाश्वस्थितः खङ्गी शङ्कचक्रशरान्वितः॥

(अग्निपु० ४९ अ०॥)

खङ्गोचतकरः कुद्धो हयारूढो महाबलः।

म्लेच्छोच्छेदकरः कल्की द्विभुजः परिकीर्तितः॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

कस्की सखङ्गोऽश्वारूढो हरेरवतरा इमे ।

(रूपमण्डने ॥)

कल्किनमिल्यारभ्य मुखमन्यदिलेतत्पर्यन्तमन्यतरादर्शे न । २. भध्य-मदशतास्त्रमित'मिति भवितव्यम् ।

# वैष्णवमूर्त्यन्तराणि ।

# वैष्णवमूर्त्यन्तराणि ।

# वत्तात्रेयः।

मन्दारमूले मणिमण्डपस्थितं सुवर्णदानैकनिबद्धदीक्षम् ।
ध्यायेत्परीतं नवनाथसिद्धैर्दारिद्यदावानलकालमेवैः ॥
व्याख्यामुद्रां करसरसिजे दक्षिणे संदधानो
जानुन्यस्तावरकरसरोजातवामोक्षतांसः ।
ध्यानाधारात्सुखपरवशादर्धमामीलिताक्षो
दत्तात्रेयो भित्तपवलः पातु नः कृत्तिवासाः ॥
(दत्तात्रेयकस्ये ॥)

बाल्मी किरूपं सकलं दत्तात्रेयस्य कारयेत्। (विष्णुधर्मोत्तरे।।)

इरिइरपितामइः ।

एकपीठसमारूढमेकदेहनिवासिनम् । षड्युजं च चतुर्वक्त्रं सर्वलक्षणसंयुतम् ॥

अक्षमालां त्रिशूलं च गदां कुर्याच दक्षिणे । कमण्डलुं च खट्टाङ्गं चऋं वामभुजे तथा ॥

(रूपमण्डने ॥)

### पुरुषः ।

प्राच्यां पूरुषं प्राङ्मुखं श्वेताभं पीतवाससं श्रीमेदिनीभ्यां संयुक्तं पुरुषं पुरुषात्मकं परं पुरुषं धर्ममयमिति ।

# कपिछः।

आग्नेय्यां कपिलं प्राङ्मुखं श्वेताभोऽष्टहस्तो दक्षिणेनैकमभय-मन्यचन्नासिहलधरो<sup>९</sup> वामेनैकं कव्यवलम्बितमन्यच्लक्कपाशदण्डधरो रक्तवासास्सावित्रीयुक्तं कपिलं मुनिवरं शुद्धं वेदरूपिणमिति ।

(वैखानसागमे ॥)

प्रद्युमं विद्धि वैराग्यात्कापिली तनुमास्थितः २ । मध्ये तु करकः कार्यस्तस्योत्सङ्गगतः परः ।)

दोर्युगं चापरं तस्य शक्कचक्रधरं भवेत्।

पद्मासनोपविष्टश्च ध्यानसंमीलितेक्षणः ॥

कर्तव्यः कपिलो देवो जटामण्डलमण्डितः।

वायुसंरोधपीनांसः पद्माङ्कचरणद्वयः ॥

अन्यैर्हस्तैश्वकासि इलघर इत्यर्थः । २. एतत्पवार्धात्परमर्धेनैकेन विच्छिकेन भवितव्यमिति संभाव्यते ।

मृगाजिनधरो राजन्! समश्रुयक्कोपबीतवान्। विभूर्मन्त्रमहापद्मकालिकासंस्थितः प्रभुः॥

वैराग्यभावेन महानुभावो ध्यानस्थितस्त्वं परमं पदं तत् । ध्यायंस्तथास्ते भुवनस्य गोप्ता साङ्क्षयप्रवक्ता पुरुषः पुराणः॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

नैर्ऋत्यां पश्चिममुखस्तप्तचामीकराभश्चतुरशृङ्गो द्विशीर्षस्सप्तहस्त-रशङ्कचक्राज्यदर्वीस्तृक्स्तृवजुङ्कपधरिक्षपादो रक्तवस्त्रस्तवीभरणभूषितो दक्षिणवामयोस्त्वाहास्वधायुक्तो यज्ञो, यज्ञेशं सर्वदेवमयं पुण्यं सर्व-ऋतुवरिमति ।\*

(वैखानसागमे ॥)

### व्यासः ।

कृशः कृष्णतनुर्व्यासः पिङ्गलोऽतिजटाधरः ।

सुमन्तुर्जेमिनिः पैलो वैशम्पायन एव च ॥

तस्य शिष्याश्च कर्तव्याश्चत्वारः पारिपार्श्वकाः ॥

## धन्वन्तरिः ।

धन्वन्तरिस्सुकर्तव्यस्सुरूपः प्रियदर्शनः ।

करद्वयगतश्चास्य सामृतः कलशो भवेत् ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

# प्रतिमासस्मानि ।

# जलमायी।

जलमध्यगतः कार्यश्रोषपन्नगतस्पगः। फणापुजमहारत्नद्वार्निरीक्ष्यशिरोधरः ॥ देवदेवस्तु कर्तव्यस्तत्र सुप्तश्चतुर्भुजः। तथापरश्च कर्तव्यक्शेषभोगाङ्कसंस्थितः॥ एकपादोऽस्य कर्तव्यो छक्ष्म्यत्सक्रगतः प्रमोः । तथापरश्च कर्तव्यस्तत्र जानौ प्रसाधितः॥ कर्तव्यो नाभिदेशस्यस्तथा तस्यापरः करः । तथैवान्यः करः कार्यो देवस्य तु शिरोधरः ॥ सन्तानमञ्जरीधारी तथैवास्यापरो भवेत्। नाभीसरिस संभूते कमले तस्य यादव !॥ सर्वपृथ्वीमयो देवः प्राग्वत्कार्यः पितामहः । नाललग्नी च कर्तव्यो पद्मस्य मधुकैटमी ॥ नृरूपधारीणि भुजङ्गमस्य कार्याण्यथास्त्राणि तथा समीपे। एतत्तवाग्रे यदुपुङ्गवोक्तं देवस्य रूपं परमस्य तस्य ॥ (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

सत्पुरुपं १ शेषतस्ये दक्षो दण्डमुजोऽस्य तु । शिरोधरोऽस्य वामस्तु सपुष्पोऽयं जलेशयः ॥

१. स्रुप्तरूपामिति स्यात् ।

# प्रतिमारुष्ट्रणानि ।

तझाभिपङ्काजे भाता श्रीभूमी च शिरोहिंगे । निष्यस्त्रादिसक्तपाणि पार्श्वयोर्मधुकैटभी ॥

(रूपमण्डने ॥)

# लक्ष्मीनारायणी ।

छक्ष्मीनारायणौ कार्यौ संयुक्तौ दिव्यक्तिणणा । दक्षिणस्था विभोर्म्तिर्लक्ष्मीमृतिंस्तु वामतः ॥ दक्षिणः कण्ठलग्नोऽस्या वामे इस्तस्सरोजभृत् । विभोर्वामकरो लक्ष्म्याः कुक्षिभागस्थितस्सदा ॥ सर्वावयवसंपूर्णा सर्वालक्क्षारभूषिता । सुष्ठुनेत्रकपोलास्या रूपयौवनसंयुता ॥ सिद्धिः कार्या समीपस्था चामरग्राहिणी द्युमा । कर्तव्यं वाहनं सव्ये देवाधोभागगं सदा ॥ शक्क्ष्मक्षरौ तस्य द्वौ कार्यौ पुरुषौ पुरः । वामनौ हारकेयूरिकरीटमणिभूषणौ ॥ उपासकौ समीपस्थौ प्रमोर्गक्षिरीवात्मकौ । रशनां योगपदं च शिखामक्षितिवात्मकौ ॥

(विश्वकर्मशास्त्रे ॥)

उभौ च द्विभुजौ कुर्याह्यक्ष्मी नारायणाश्रिताम् । देवं शक्केस्स्वकीयैश्व गरुडोपरि संस्थितम् ॥

# प्रतिमास्थान ।

दक्षिणः कण्ठलमोऽस्या वामो हस्तस्सरोजधृक् । विभोर्वामकरो लक्ष्म्याः कुश्चिमागृस्थितस्सदा ॥ सर्वेषामेव देवानामेवं युग्मं विधीयते । तेषां शक्तिः पृथमूपा तदस्त्रवाहनाकृतिः ॥

(रूपमण्डने ॥)

# हयप्रीव: ।

मूर्तिमान्पृथिवीहस्तन्यस्तपादिस्सितच्छिविः ।
नीलाम्बरधरः कार्यो देवो हयाशिरोधरः ॥
विद्यात्संकर्षणांशेन देवो हयशिरोधरः ।
कर्तव्योऽष्टभुजो देवस्तत्करेषु चतुर्ष्वथ ॥
शक्षं चक्रं गदां पग्नं स्वाकारं कारयेद्ध्धः ।
चत्वारश्च कराः कार्या वेदानां देहधारिणाम् ॥
देवेन मूर्भि विन्यस्तास्सर्वाभरणधारिणः ।

# नरनारायणहरिकृष्णाः ।

दूर्वाश्यामो नरः कार्यो द्विमुजश्च महाबल: । नारायणश्चतुर्बाहुर्नीलोत्पलदलच्छिवि: ।। तयोर्मच्ये तु बदरी कार्या फलविभूषणा । बदर्यामवनौ कार्यावश्वमालाधराबुभौ ॥

अष्टचके स्थितौ याने सूत्युक्ते मनोरमे ।
कृष्णाजिनधरौ दान्तौ जटामण्डलधारिणौ ॥
पादेन चैकेन रथस्थितेन पादेन चैकेन च जानुगेन ।
कार्यो हरिश्चात्र नरेण तुल्यः कृष्णोऽपि नारायणतुल्यमूर्तिः ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

# वैकुण्ठः ।

वैकुण्ठं तु प्रवक्ष्यामि सोऽष्टबाहुर्महाबलः । ताक्ष्यीसनश्चतुर्वक्त्रः कर्तव्यश्शान्तिमिच्छता ॥ गदां खङ्गं शरं चक्रं दक्षिणेऽस्य चतुष्टयम् । शङ्कं खेटं धनुः पद्मं वामे दद्याचतुष्टयम् ॥ अप्रतः पुरुषाकारं नारसिंहं च दक्षिणे । अपरं स्त्रीमुखाकारं वाराहास्यं तथोत्तरम् ॥

# **बै**ळो<del>क</del>्यमोहनः ।

मुखानि पूर्ववत्तस्याप्यथ त्रैलोक्यमोहन: । स षोडशभुजस्ताक्ष्यांक्रिटः प्राग्वचतुर्भुजा (१) ॥ गदा चत्राङ्कुशौ बाणं शक्तिश्वकं वरं क्रमात् । दक्षेषु मुद्गरः पाशश्शार्क्षशङ्काञ्जकुण्डिका ॥ शृङ्गी वामेषु हस्तेषु योगमुदाकरद्वयम् । नरं च नारसिंहं च सूकरं किपलाननम् ॥

# अनन्तः।

अनन्तोऽनन्तरूपस्तु हस्तैर्द्वादशिभेष्टुतः । अनन्तशिक्तसंबीतो गरुडस्थश्चतुर्मुखः ॥ गदाकृपाणच्काद्यो वज्राङ्कशवरान्वितः । शङ्कुखेटं धनुः पद्मं दण्डपाशौ च वामतः ।

# विश्वरूपः।

विंशत्या हस्तकैर्युक्तो विश्वरूपश्चतुर्मुखः ।

पताका हरूशङ्कौ च वज्राङ्कुशशरास्तथा ।।

चक्रं च बीजपूरं च वरो दक्षिणबाहुषु ।

पताका दण्डपाशौ च गदाखङ्गोत्पलानि च ॥

श्वज्ञी मुसलमक्षं च क्रमात्स्युर्वामबाहुषु ।

हस्तद्वये योगमुद्रा चैन (१) गरुडोपरिस्थितः ॥

क्रमान्नरनृसिंहस्रीवराहमुखवन्मुखैः ।

(रूपमण्डने ॥)

## योगेश्वरः ।

पद्मासनसमासीनः किंचिन्मीलितलोचनः । घोणाग्ने दत्तदृष्टिश्चे श्वेतपद्मोपिर स्थितः ॥ वामदक्षिणगौ हस्तावुत्तानावेकभागगौ । तत्करद्वयपार्श्वस्थे पञ्करहमहागदे ॥

उभी करहये तस्य पाञ्चजन्यस्तुदर्शनः । योगस्वामी स विश्वेयः पूज्यो मोक्षार्थियोगिभिः ॥

(सिद्धार्थसंहितायाम् ॥)

अथादिमूर्तिविधि वक्ष्ये । अनन्तोत्सङ्गे समासीनं दक्षिणं प्रसार्य वाममाकुञ्च्य विश्वणहस्तमनन्तोत्सङ्गे न्यस्य वामं वामजान् ध्वे प्रसार्य चतुर्वाहुं शङ्कचक्रधरं फणाभिः पञ्चभिर्वा श्रे छन्नमौलिं प्रवालामं सर्वाभरणभूषितं कृत्वा तहिश्चणे भृगुं वामे मार्कण्डेयमेकजानु-क्रमेणासियत्वा दक्षिणे ब्रह्मणं वामे शङ्करं च कृत्वा तद्वृपं कौतुकं च कृत्वा प्रतिष्ठोक्तक्रमेण प्रतिष्ठां कारयेत् ।

(वैखानसागमे ॥)

धर्मः ।

चतुर्वक्त्रश्चतुष्पादश्चतुर्बाहुस्सिताम्बरः । सर्वाभरणवांक्षेतो धर्मः कार्यो विजानता ॥ दक्षिणे चाक्षमाला च तस्य वामे च पुस्तकम् । मृतिमान्व्यवसायस्तु कार्यो दक्षिणभागतः ॥

 <sup>&#</sup>x27;दक्षिणपादमाकुञ्च्य वामं प्रसार्थे'ति पाठान्तरम् । २. 'तदनोध्वे'
 इति पाठान्तरम् । ३. 'फणान् पञ्च सप्त वा' इति पाठान्तरम् । फणाभिः पञ्चभिस्सप्तमिर्वो इति भवितन्यम् ।

वामभागे ततः कार्ये दृषः परमद्भपवान् । कार्ये पद्मकरै। मूर्जि विन्यस्तौ तु तथा तयोः ॥ (आदित्यपुराणे ॥)

# चतुर्विशतिमूर्तयः।

शक्चकगदापग्री केशवाख्यो गदाधरः। नारायणः पद्मगदाचक्रशङ्खायुधेः क्रमात् ॥ माधवश्वकशङ्काभ्यां पद्मेन गदया भवेत्। गदाब्जशङ्ख्यकी वा गोविन्दाख्यो गदाधरः ॥ पद्मशङ्कारिगदिने विष्णुरूपाय वै नमः। सशङ्काब्जगदाचक्रमधुसूदनमूर्तये ॥ नमो गदारिशङ्काञ्जयुक्तत्रिविक्रमाय च । सारिकौमोदकीपग्रशक्कवामनमूर्तये ॥ चकाब्जशक्रगदिने नमः श्रीधरमूर्तये । इषिकेशस्सारिगदाशङ्कपिश्रनमोऽस्तु ते ।। साञ्जशङ्कगदाचक्रपद्मनाभस्वम्र्तये । दामोदर ! शङ्क्षगदाचऋपश्चित्रमोऽस्तु ते ॥ शङ्काञ्जचक्रगदिने नमस्संकर्षणाय च । सारिशङ्क्षगदाब्जाय वासुदेव! नमोऽस्तु ते ॥

शङ्क्षचक्रगदाञ्जादिष्टतप्रयुक्तमूर्तये नमोऽनिरुद्धाय गदाशङ्काञ्जारिविधारिणे ॥
साञ्जशङ्कागदाचकपुरुषोत्तममूर्तये ।
नमोऽधोक्षजरूपाय गदाशङ्कारिपश्चिने ॥
नृसिंहमूर्तये पद्मगदाशङ्कारिधारिणे ।
पद्मारिशङ्कागदिने नमोऽस्वच्युतमूर्तये ॥
गदाञ्जारिसशङ्काय नमः श्रीकृष्णमूर्तये ।
(पद्मपुराणे पातालखण्डे ॥)

केशवः कमलं कम्बुं धत्ते चक्रं गदामि । नारायणः कम्बुपयागदाचक्रधरो भवेत् ॥ माधवस्तु गदां चक्रं शङ्कं वहति पङ्कजम् । गोविन्दो धरते चक्रं गदां पद्मं च कम्बुना ॥ विष्णुः कौमोदकीं पद्मं पाञ्चजन्यं सुदर्शनम् । मधुस्दनस्तु चक्रं शङ्कं सरसिजं गदाम् ॥ विविक्रमोऽम्बुजगदाचक्रशङ्कान्बिभर्ति यः । वामनश्शङ्कभृचक्रगदापद्मलस्तकरः ॥ श्रीधरो वारिजं चक्रं गदां शङ्कं दधाति यः । ह्वीकेशो गदां चक्रं पद्मं शक्कं गदामि । दामोदरोऽम्बुजं शङ्कं गदां धत्ते सुदर्शनम् ॥

संकर्षणो गदाकम्बुसरसीरहचक्रभृत्। वासुदेवो गदाशङ्खचऋपचधरो मतः ॥ प्रशुम्नश्रकभृष्ण्यः गदाम्भोजानि पाणिभिः । अनिरुद्धो लसचक्रगदाशङ्कारविन्दवान् ॥ पुरुषोत्तमस्तु चक्रं पणश्रङ्खगदा दधत्। अधोक्षजस्तरसिजं गदाशङ्कसुदर्शनम् ॥ नरसिंहस्तु चकाब्जगदाकम्बुविराजितः । अच्युतस्तु गदापग्रचक्रशः द्वैस्समन्वितः ॥ जनार्दनोऽम्बुजं चत्रं कम्बु कौमोदकीं दधत्। उपेन्द्रो वहते शङ्कं गदां चक्रं कुशेशयम् ॥ हरिर्घारयते कम्बु चक्रं तामरसं गदाम् । कृष्णः करैः पाञ्चजन्यं गदामन्जं सुदर्शनम् ॥ एतास्तु मूर्तयो ज्ञेया दक्षिणाधः करात्क्रमात् । वासुदेवादिवर्णास्स्युष्यट्षडेते तदादयः ॥

(रूपमण्डने ॥)

# मानुषवासुदेवः ।

भथ मानुषं वासुदेवमायताश्रे विमाने मध्यमं दशतालमितं सिवंशतिशताङ्गुलं द्विभुजं चक्रशक्कथरं दक्षिणे रुक्मिणी देवी तदक्षिणे

१. 'बासुदेवमाश्रये'दिति पाठान्तरम् । २. मध्यमदशतास्रेति भवितव्यम् ।

### प्रतिमास्रभूणानि ।

हलमुसलधरं १ बलमदं तदिक्षणे प्रयमं द्विभुजं क्षुरिकाधरदिक्षणहरतं कत्यवलम्बितवामहरतं तदिक्षणे विरिश्चं चतुराननं चतुर्भुजं देवस्य वामपार्थेऽनिरुद्धं १ द्विभुजं खन्नखेटकधरं तद्वामे साम्बं द्विभुजं दान-दिक्षणकर १ मन्यदण्डधरं ४ तस्य वामे गरुद्धं च कारयेत् । तेषां वर्णा-म्बराभरणानि भृगूक्तविधिना कारयेत् । देवानेतान्स्थितानेव संस्थाप्य तद्व्यं भ कौतुकं कारयेत् । अथवा तेषां मध्ये विष्णुं चतुर्भुजमेव स्थापयेत् ।

# दैविकवासुदेवः।

दैविकवासुदेवं सिंहासने समासीनं चतुर्भुजं शङ्कुचक्रधरं श्रीभूम्या६ सहितं तथा देवस्य दक्षिणवामयोः पूर्वोक्तान्देवान्बलभद्रस्य दक्षिणे॰ देवीं रेवतीं प्रद्युम्नस्य दक्षिणे॰ रोहिणीमनिरुद्ध-स्योषां९ साम्बस्येन्दुकरीं च९० सहैव १९ स्थापयेत्। एतेषां कौतुक-विम्बं पूर्ववत्।

# (वैखानसागमे ।)

<sup>9. &#</sup>x27;इलधाराषुत'मिति पाठान्तरम्। २. 'नीलमर्थ ' मिति पाठान्तरम्। ३. 'दक्षिणे दाठक'मिति पाठान्तरम्। ४. एतदादर्शान्तरे न। ५. 'तदूर्थ्व'मिति पाठान्तरम्। ६. 'श्रीभूमिभ्या ' मिति भवितव्यम्। ७. एतदादर्शान्तरे न। ८. एतद्वन्यतराद्शें न ९. 'अनिरुद्धस्य रामा'मिति पाठान्तरम्। १०. साम्बस्ये-वान्तुकरि चे'ति पाठान्तरम्। ११. 'सभवा' इति पाठान्तरम्।

दक्षिणे तु करे चक्रमधस्तात्पद्ममेव च ।

वामे शङ्कां गदाधस्ताद्वासुदेवस्य छक्षणम् ॥

श्रीपुष्टी चापि कर्तव्ये पद्मवीणाकरान्विते ।

ऊरुमात्रोच्छितायामे मालाविद्याधरौ तथा ॥

प्रभामण्डलसंस्थौ तौ प्रभा हस्त्यादिभूवणौ ।

पद्मामं पादपीठं तु प्रतिमास्वेवमाचरेत् ॥

(श्रिपु० १०४ अ० ॥)

एकवक्तश्चतुर्बाहुस्सौम्यरूपस्युदर्शनः ।
पीताभ्बरश्च मेघामस्सर्वाभरणभूषितः ॥
कण्ठेन शुभदेशेन कम्बुतुल्येन राजता ।
वराभरणयुक्तेन कुण्डलोत्तरभूषिणा ॥
अङ्गदी बद्धकेयूरी वनमालविभूषणः ।
उरसा कौस्तुमं विश्वक्तिरीटं शिरसा तथा ॥
शिरःपग्रस्तयैवास्य कर्तव्यश्चारकर्णिकः ।
पुष्टिश्चिष्टायतभुजस्तनुस्ताम्रनखाङ्ग्रालेः ॥
मध्येन त्रिवलीभङ्गशोभितेन सुचारुणा ।
स्वीरूपधारिणी श्वोणी कार्या तत्यादमध्यगा ॥

१. ' हस्त्यादिभूषणा' इति स्यात् ।

तत्करस्थाङ्गियुगलो देवः कार्यो जनार्दनः । तालान्तरपदन्यासः किंचिश्रिष्कान्तदक्षिणः ॥ अनुदृश्या (१) मही कार्या देवदर्शितविस्मिता । देवश कटिवासेन कार्यो जान्ववलम्बना वनमाला च कर्तव्या देवजान्ववलम्बिनी । यश्चोपवीतं कर्तव्यं नाभिदेशमुपागतम् ॥ उत्पुद्धकमलं पाणौ कुर्यादेवस्य दक्षिणे । वामपाणिगतं शङ्कं शङ्काकारं तु कारयेत् ॥ दक्षिणे तु गदा देवी तनुमध्या सुलोचना । स्त्रीरूपधारिणी मुग्धा सर्वाभरणभूषिता ॥ पश्यन्ती देवदेवेशं कार्या चामरधारिणी । कुर्यात्तन्मुर्धि विन्यस्तं देवहस्तं तु दक्षिणम् ॥ वामभागगतश्रकः कार्यो लम्बोदरस्तथा । सर्वाभरणसंयुक्तो वृत्तविष्फारितेक्षणः ॥ कर्तव्यश्वामरकरो देववीक्षणतत्परः । कुर्यादेवकरं वामं विन्यस्तं तस्य मूर्धनि ॥

् (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

वासुदेवस्तंकर्षणः प्रद्युम्नश्चानिरुद्धकः । श्वेतरक्तपीतकुष्णाः क्रमात्कृतयुगादिषु ॥

पूज्या द्विजातिभिश्वेषां छत्रामं कुर्कुटाण्डवत् । त्रपुषामं च बालेन्दूपमं कुर्याचिरं १ कमात् ॥

(रूपमण्डने ॥)

# संकर्षणः ।

वासुदेवस्वरूपेण कार्यस्तंकर्षणः प्रभुः। स तु ग्रुह्मवपुः कार्यो नीलवासा यद्त्रमः।।। गदास्थाने च मुसलं चक्रस्थाने च लाङ्गलम्। कर्तव्यो तनुमध्यो तु नृरूपो रूपसंयुतो॥

# प्रयुक्तः ।

वीं सुदेवस्वरूपेण प्रयुक्तश्च तथा भवेत्।
स तु दूर्वाङ्करस्यामस्सितवासा विधीयते।।
चक्रस्थाने भवेश्वापो गदास्थाने तथा शरः।
तथाविधौ तौ कर्तव्यौ यथा मुसल्लाङ्गलौ।।
चापबाणधरः कार्यः प्रयुक्तश्च सुदर्शनः।
राजिनद्रमणिस्यामस्त्वेतवासा मदोत्कटः।।

# अनिरुद्धः ।

एतदेव तथा रूपमनिरुद्धस्य कारयेत् । पद्मपत्नाभवपुषो रक्ताम्बरधरस्य तु ॥

१. 'कुर्याच्छर' इति स्वात् ।

चक्रस्थाने भवेषमं गदास्थानेऽसिरेषण । चर्म-स्याधकरूपेण प्रांष्ट्यः खक्नो विधीयते ॥ चक्रादीनां स्वरूपाणि किंचित्पूर्वं सुदर्शयत् । रम्याण्यासुधरूपाणि चक्रादीन्येष यादव !॥ वामपार्श्वगताः कार्या देवानां प्रवरा ध्वजाः । सुपताकासुता राजन् ! यष्टिस्थास्ते यथेरितम् ॥

# अनिरुद्धसाम्बी ।

कर्तव्यश्वानिक्द्रोऽपि खङ्गचर्मधरः प्रभुः । साम्बः कार्यो गदाहस्तस्मुरूपश्च विशेषतः ॥ साम्बानिक्द्रौ कर्तव्यौ पद्माभौ रक्तवाससौ ।

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

# साम्बप्रशुक्री।

साम्बश्च गदाहस्तः प्रयुद्धश्वापमृत्सुरूपश्च । अनयोरिक्रयौ च कार्ये खेटकनिश्चिशधारिण्यौ ॥

(बृहत्संहितायामष्टापबाशत्तमाध्याये ॥)

# विष्णुः ।

विच्युः किरीडमकुटकठिस्त्रविभूषितः । पीताम्बरधरस्तौम्यश्चतुर्भुजसमन्तितः ॥

भभयं दक्षिणं इस्तं कटकं वामइस्तकम् ।
परहस्ते तु वामे तु शङ्कं चक्रं च दक्षिणे ॥
पद्मपीठोपरिष्टात्तु सस्यश्यामनिभाक्ततिः ।
भासीनो वा स्थितो वापि सन्येऽसन्ये श्रियान्वितः ॥
संयुक्तः केवलो वापि कर्त्तन्यं विष्णुमृर्त्तिनम् ।
(अंशुमद्भेदागमे एकोनपञ्चाक्षपटले ॥)

शङ्कचक्रधरं देवं पीताम्बरधरं हरिम् । श्रीभूमिसहितं देवं सर्वाछङ्कारसंयुतम् ॥ स्थितं वाथ समासीनं शयितं वापि कारयेत् । (सुप्रभेदागमे चतुर्खिशत्तमपटछे ॥)

कार्योऽष्टभुजो भगवांश्चतुर्भुजो हिभुज एव वा विष्णुः । श्रीवत्साङ्कितवक्षाः कौस्तुभमणिभूषितोरस्कः ॥ अतसीकुसुमश्यामः पीताम्बरिनवसनः प्रसम्भुखः । कुण्डलिकरीटधारी पीनगलोरस्थलांसभुजः ॥ खन्नगदाशरपाणिर्दक्षिणतक्शान्तिदश्चतुर्थकरः । वामकरेषु च कार्मुकखेटकचन्नाणि शङ्कश्च ॥ अथ च चतुर्भुजमिच्छति शान्तिद एको गदाधरश्चान्यः । दक्षिणपार्श्वे होवं वामे शङ्कश्च चन्नां च ॥

### प्रतिमास्रक्षणानि ।

द्विभुजस्य तु शान्तिकरो दक्षिणहस्तोऽपरश्च शङ्क्षधरः । एवं विष्णोः प्रतिमा कर्तव्या भूतिमिच्छद्भिः ॥

(बृहत्संहितायामष्टापञ्चाशत्तमाध्याये ॥)

देवदेवं यथा विष्णुं कारयेद्गरुडस्थितम् । कौस्तुमोद्गासितोरस्कं सर्वाभरणधारिणम् ॥ सजलाम्बुदसच्छायं पीतदिव्याम्बरं तथा । मुखानि चास्य चत्वारि बाहवो द्विगुणास्तथा ॥ सौम्येन्दुवदनं पूर्वं नारसिंहं तु दक्षिणम् । कपिलं पश्चिमं वक्त्रं तथा वाराहमुत्तरम् ॥ तस्य दक्षिणहस्तेषु बाणारिमुसलाभयम् । चर्म सीरवराविन्दु १ वीमे च वनमालिनः ॥ कार्याणि विष्णोर्धमेत्रं ! वामहस्तेष्यनुक्तमात् ।

लोकपालविष्णुः ।

एकवक्त्रो द्विबाहुश्च गदाचक्रधरः प्रभुः।

विष्ण्वायतनम् । दक्षिणे पुण्डरीकाक्षं पूर्वे नारायणं न्यसेत् । गोविन्दः पश्चिमे स्थाप्य उत्तरे मधुसूदनः ॥

<sup>9.</sup> बाचस्पत्ये विष्णुलक्षणप्रदर्शनावसरे 'अरि चक्रं इन्दुःशङ्क' इति विवरणं कृतम् ।

## प्रतिमासभाणानि ।

ईशाने स्थापयेषिक्णुमाग्नेच्यां तु जनार्दनम् । नैर्जात्ये पद्मनामं च वायव्ये माधवं तथा ॥ केशवो मध्यतस्थाप्यो वासुदेवोऽथवा बुधैः । संकर्षणो वा प्रयुक्तोऽनिक्को वा यथाविधि ॥ दशावतारसंयुक्तस्खाप्यो जळशयोऽथवा । अप्रतस्सूकरस्थाप्यस्सर्वदेवमयरस्युमः ॥

विष्णोः प्रतिहाराः ।

प्रतीहारांस्ततो वक्ष्ये दिशां चतसृणां क्रमात् । वामनाकाररूपास्ते कर्तव्यास्सर्वतश्युमाः ॥ तर्जनी शङ्क्षके च चण्डो दण्डं दथत्क्रमात् । वामे स्थाप्यः प्रचण्डोऽस्त्रापसव्ये दक्षिणे श्रुभः ॥ पश्चं खन्नं खेटकं च करैर्विभद्गदां जयः । विलोमे पद्मगदयोविजयस्तौ क्रमाक्यसेत् ॥ तर्जनी बाणचापं च गदां धाता तु सृष्टतः (?)। गदापसव्ये तैरस्विविधाता वामदश्चयोः ॥ तर्जनी कमलं शङ्कं गदां मदः क्रमाद्धत् । शक्कापसव्ययोगेन सुभद्रस्तौ क्रमाक्यसेत् ॥

(रूपमण्डने ॥)

### गरुडः ।

ताक्ष्यों मरकतप्रख्यः कौशिकाकारनासिकः ।
चतुर्श्वजस्तु कर्तव्यो वृत्तनेत्रमुखस्तथा ।।
गृष्ट्रोवजानुचरणः पक्षद्वयिमूिषतः ।
प्रमासंस्थानसौवर्णकलापेन विराजितः ॥
छत्रं तु पूर्णकुम्मं च करयोस्तस्य कारयेत् ।
करद्वयं तु कर्तव्यं तथा विरचिताज्ञिले ॥
यदास्य मगवान्पृष्टे छत्रकुम्भधरौ करौ ।
न कर्तव्यौ तु कर्तव्यौ देवपादधरौ शुमौ ॥
किचिल्लम्बोदरः कार्यस्सर्वामरणमूिषतः ।
(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

उपेन्द्रस्याप्रतः पक्षी गुडाकेशः कृताङ्गिलः । सन्यजानुगतो भूमौ मूर्घा च फणिमण्डितः ॥ स्थूळजङ्को नरप्रीवस्तुङ्गनासो नराङ्गकः । द्विबाहुः पक्षयुक्तश्च कर्तन्यो विनतासुतः ॥

(श्रीतत्वनिधौ ॥)

भाजानृत्ततहेमप्रभमथ [च\*] हिमप्रख्यमानाभि साक्षा-दाकण्ठात्कुङ्कुमाभं भ्रमरकुलसमस्यामलं मूर्जि शान्तम्।

### प्रतिमारुश्वणानि ।

न्याप्तव्रक्षाण्डगर्भे हिसुजमभयदं पिङ्गनेत्रोप्रतारं ताक्यं नीलाप्रनासद्युतिविविधमहापक्षलक्ष्यं नमामि ॥

पाळादेवो १ गरुस्मानमृतघटगदाश्च चक्रसिनागा-

न्बिभाणः कृष्णपादो निजकरकमछैरष्टभिस्त्वर्णवर्णः।

पापन्नै: पश्चपातैरखिलविषहरैराश्रितार्तिन्नवृत्तः

श्रीमान्या पनगारिस्सक्छविषभयाद्रत्नजालोज्बलाङ्गः ॥

(शिस्परतने ॥)

१. 'पायाहेवो ' इति स्यात् ।

# आयुधपुरुषाः ।

# आयुधपुरुषाः ।

आयुधपुरुषाः ।

दशायुधप्रतिष्ठां तु वक्ष्ये लक्षणपूर्वकम् ।
वज्रं शक्ति च दण्डं च खज्ञं पाशं तथाङ्कशम् ॥
गदा त्रिश्लं पग्नं च चक्रं चेति दशायुधम् ।
एक्षवक्तं द्विनेत्रं च करण्डमकुटान्वितम् ॥
कृताङ्गलिपुटोपेतं द्विबाहुं सर्वलक्षणम् ।
प्रतिमालक्षणप्रोक्तमानेनैव समाचरेत् ॥
जाये शक्तिगदे ज्ञेये चक्रपग्ने नपुंसके ।
शेषाः पुमांसो विज्ञेयास्त्रष्टतालविनिर्मिताः ॥
स्वम्त्रीयुधसंयुक्तास्त्रक्रिया देकतालतः ।
तालाष्टांशविदृद्ध्या तु चतुस्तालावसानकम् ॥
कल्पयेदायुधं विद्वानस्त्रवर्गोक्तमार्गतः ।
तेषां मूर्ण्यायुधं कार्यमथवा मकुटोपरि ॥

१. शक्तिभोति भवितव्यम् । २. स्वकीयादिति भवितव्यम् ।

इस्तयोरन्तरे वापि वामेतरकरेऽपि वा । परित्यज्याङ्कशं यद्वा तत्स्थाने कल्पयेङ्कजम् ॥ (उत्तरकामिकागमे अष्टषष्टितमपटले ॥)

शक्तिस्तु योषिदाकारा छोहिताङ्गी दृकाश्रिता । दण्डोऽपि पुरुषः कृष्णो घोरो लोहितलोचनः ॥ खङ्गश्च पुरुषश्स्यामशरीरः कुद्धलोचनः । पाशस्सप्तफणस्सर्पपुरुषः पुच्छसंयुतः ॥ ध्वजस्तु पुरुषः पीतो व्यावृतास्यो महाबलः । गदा पीतप्रभा कन्या सुर्पानजघनस्थला ॥ ... तिशूलं पुरुषो दिव्यस्सुभृश्स्यामकलेबरः । शङ्कोऽपि पुरुषो दिव्यरशुक्काङ्गरशुभलोचनः ॥ हेतिर्बहुतिथी(?) सा स्त्री भिन्दिश्स्यामतनुः पुमान् । शरस्यात्पुरुषो दिव्यो रक्ताक्को दिव्यलोचनः ॥ धनुस्त्री पद्मरक्ताभा मूर्जि पूरितचापभृत् । . एवमस्त्राणि प्रतानि जानीयात्परमेश्वरे ॥ उक्तानां चैव सर्वेषां मूर्त्नि स्वायुधलाञ्छनम् । भुंजी द्वी त प्रकर्तव्यी स्कन्दलग्नी । सदा बुधैः ॥ (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

१. स्कन्भसमाविति भवितव्यम् ।

बजं शक्तिं च दण्डं च खङ्गं पाशं तथाङ्कुशम् । गदा त्रिशूलं चक्रं च पद्मं चेति दशायुभम् ॥

द्विभुजाश्व दिनेत्राश्च सर्वाभरणसंयुताः।

कृताज्ञलिपुटोपेताः करण्डमकुटान्विताः॥

तत्तद्वक्त्रप्रमाणेन अस्त्रमूर्तिसमन्विताः।

नानावर्णसमायुक्तं नीलजीमूतवर्णकम् ॥

नीलकं पद्मरागं च तुषारं चेन्द्रनीलकम्।

शारदाभ्रं च रक्तं च वज्रादीनां तु वर्णकम्।।

जाया २ हाक्तिगदा विद्यात्पाशपद्ये नपुंसके ।

शेषाः पुमानिति स्याताः कीर्तितास्वस्नमूर्तयः ॥

(पूर्वकारणागमे चतुर्दशपटले ॥)

# सुदर्शनपुरुषः ।

चक्रं शक्कं च चापं परशुमिसिषुं शूलपाशाङ्कशामिं बिभाणं खङ्गखेटं हलमुसलगदाकुन्तमत्युप्रदंष्ट्रम् । ज्वालाकेशं त्रिनेत्रं कनकमयलसद्गात्रमत्युप्ररूपं वन्दे षट्कोणसंस्थं सकलरिपुजनप्राणसंहारचक्रम् ॥

(शिल्परत्ने ॥)

१. शक्तिश्रेति भवितव्यम् । २. जाये शक्तिगदे इति भवितव्यम् ।

ज्योतिश्रृडालमीलिखिनयनवदनष्योडशोत्तुङ्गबाहु: प्रत्यालीढेन तिष्ठन्प्रणवशशधराधारषट्कोणवर्ती । निस्सीमेन स्वभूमा निखिलमपि जगत्क्षेमविन्निर्मिमाणो भूयात्सीदर्शनो वः प्रतिभटपरुष: पूरुष: पौरुषाय ॥ ७५ ॥ उप्रंपस्याक्षमुचक्रुकुटि समकुटं कुण्डलि स्पष्टदंष्ट्रं चण्डास्त्रेबीहुदण्डैर्लसदनलसमक्षीमलक्ष्योरुकाण्डम् । प्रत्यालीढस्थपादं प्रथयतु भवतां पालनव्यप्रमप्रे चक्रेशोऽकालकालेरितभटविकटाटोपलोपाय रूपम् ॥ ७९ ॥ चक्रं कुन्तं कृपाणं परशुहुतवहावङ्गशं दण्डशक्ती शङ्कं कोदण्डपाशौ हलमुसलगदा वत्रशूलांश्व हेतीन् । दोर्भिस्सव्यापसव्यद्धिदतुलबलस्तम्भितारातिदर्पै-र्व्यूहस्तेजोऽभिमानी नरकविजयिनो जुम्भतां संपदे वः ॥८०॥

(सदर्शनशतके ॥)

# आदित्याः ।

# आदित्याः ।

## आदित्याः ।

दिभुजाः पद्महस्ताश्च रक्तपद्मासने स्थिताः ।
रक्तमण्डलसंयुक्ताः करण्डमकुटान्विताः ।।
रक्ताम्बरधरास्सर्वे सर्वाभरणभूषिताः ।
छन्नवीरसमायुक्ता भास्करा द्वादशा इमे ॥
वैवस्वतो विवस्वांश्च मार्ताण्डो भास्करो रविः ।
लोकप्रकाशकश्चेव लोकसाक्षी त्रिविक्रमः ॥
आदित्यश्च तथा सूर्यः अंशुमांश्च दिवाकरः ।
एते वै द्वादशादित्याश्चोत्तरादिक्रमास्थिताः ॥

(अंशुमद्भेदागमे एकोनपचाशपटले ॥)

भर्यमा चेन्द्रवरुणौ पूषा विष्णुर्भगस्तथा । भजचन्यो जघन्यश्च मित्रो धाता इति स्मृताः ॥

विवस्वां श्रेव पर्जन्यस्वादित्या द्वादश स्पृताः ।

द्विभुजाः पद्महस्ताश्च रक्तपद्मासने स्थिताः ॥

रश्मिमण्डलसंयुक्तास्पुरक्ता लोकनायकाः।

(सुप्रभेदागमे अष्टचत्वारिंशत्तमपटले ॥)

अदितेः पुत्रभावत्वादादित्यस्यति १ चोच्यते । ईश्वरस्यार्थभागे तु जगश्चश्चुरिति १ स्मृतः ॥ दिभुजं पग्नहस्तं तु रक्तवर्णं सुरूपकम् । करण्डमकुटोपेतं सर्वाभरणभूषितम् ॥ मकुटद्विगुणं तारं प्रभामण्डलमध्यमम् । उत्राश्च प्रत्युषोदेवी सन्यासन्ये तु संस्थितः ३ ॥ अरुणं चाप्रतः कृत्वा पङ्कजं ४ तत्त्वरूपकम् । सप्ताश्वरथमध्यस्यं भास्तरं पापनाशनम् ॥ रक्तपद्मासनस्यं हि आसनं तत्र कल्पयेत् । पूर्वोक्तविधिना सर्वमदित्यं परिकल्पयेत् ॥

(सुप्रभेदागमे एकोनपञ्चाशत्तमपटले ॥)

 <sup>&#</sup>x27;स्त्विति 'इति भवितव्यम् । २. 'जगचक्षु'रिति स्यात् ।
 'संस्थिते' इति भवितव्यम् । ४. 'पशुविदे'ति भवितव्यम् ।

## प्रातिमारुक्षणानि ।

रक्तवर्णी महातेजा दिवाहु: पद्मभृद्धिः ।
सप्तिमिस्तुरगैर्युक्ते सर्वरञ्जुसमन्विते ॥
एकचके रथे तिष्ठन्पादाकान्तसरोरुहः ।
माणिक्यकुण्डलोपेत: पद्मरागिकरीटकः ॥
रक्ताम्बरधरो रम्यस्सुत्र्यक्ताङ्गो मनोहरः ।
अनुरुसारथि: कार्यः प्रतिहारौ च पार्श्वयोः ॥
मण्डलपिङ्गलनामानौ श्वङ्गखेटकधारिणौ ।

(शिल्परत्ने पञ्चविशाध्याये ॥)

नासाळ्ळाटजङ्कोरुगण्डवक्षांसि चोन्नतानि रवेः । कुर्यादुदीच्यवेषं गृढं पादादुरो यावत् ॥ बिश्राणस्त्वकररुहे पाणिभ्यां पङ्कजे मुकुटधारी । कुण्डळभूषितवदनः प्रलम्बहारो वियद्गदृतः ॥ कमलोदरचुतिमुखः कञ्चकगुप्तस्मितप्रसन्नमुखः । रत्नोज्वलप्रभामण्डलक्ष कर्तुरशुभकरोऽर्कः ॥ सौम्या तु हस्तमात्रा वसुदा हस्तद्वयोच्छ्ता प्रतिमा । क्षेमसुभिक्षाय भवेत्त्चतुर्हस्तप्रमाणायाम् ॥

(बृहत्संहितायामष्टापञ्चाशत्तमाध्याये ॥)

पादेऽस्मित्रधिकाक्षरसद्भावान्मत्स्यपुराणवचने च दण्डिपिङ्गलाख्य पुरुषद्वयस्य सूर्यपार्श्ववर्त्तित्वकृथनादलापि 'दण्डिपिङ्गलनामानौ' इति भवितन्यम् ।

शृणु वत्स ! प्रवक्ष्यामि सूर्यभेदांस्तु ते जय ! । यावत्प्रकाशकस्सूर्यो जायते मूर्तिभिर्यथा ॥ दक्षिणे पौष्करी माला करे वामे कमण्डलः। पद्माभ्यां शोभितकरा सा धात्री प्रथमा स्मृता ॥ शूलं वामकरे चाखा दक्षिणे सोम एव च। मैत्री नाम त्रिनयना कुरोरायविभूषिता ॥ प्रथमे तु करे चक्रं तथा वामे च कौमुदी। मूर्तिरार्यमणी ज्ञेया सपद्मैः पाणिपछ्जैः ॥ अक्षमाला करे सब्ये चक्रं वामे प्रतिष्ठितम् । सा मूर्ती रौद्री ज्ञातव्या प्रधाना पद्मभूषिता ।। चक्रं तु दक्षिणे यस्या वामे पाशस्सुशोभनः। सा वारुणी भवेन्मूर्तिः पद्मव्यप्रकरद्वया ॥ कमण्डलुर्दक्षिणतो माला चाक्षमयी भवेत्। सा भवेत्सम्मता सूर्यमूर्तिः पद्माविभूषिता ।। यस्या दक्षिणत्रशुलं वामहस्ते सुदर्शनः । भगमूर्तिस्समास्याता पद्महस्ता शुभा जय !॥ अथ वामकरे माला त्रिशूलं दक्षिणे स्मृतम् । विवस्वन्मूर्तिरेषा स्यात्पद्मालाञ्छनलक्षिता ॥

१. ' जगत्प्रकाशकः' इति स्यात् ।

पूषाख्यस्य भवेन्म् तिर्द्विभुजा पद्मलाञ्छिता ।
सर्वपापहरा हेया सर्वलक्षणलिक्षता ॥
दक्षिणे तु गदा यस्या वामे चैव सुदर्शनः ।
पद्मन्यप्रा तु सावित्री मृतिस्सर्वार्थसाधनी ॥
स्तुचं च दक्षिणे हस्ते वामे होमजकालिकाम् ।
मृतिस्स्वाष्ट्री भजेत्सा स्यात्पचरुद्धकरद्वया ॥
सुदर्शनकरा सन्ये पद्महस्ता तु वामतः ।
एषा स्याद् द्वादशी मृतिर्विष्णोरमिततेजसः ॥
धाता मित्रोऽर्यमा रुद्रो वरुणस्सूर्य एव च ।
भगो विवस्थान्यूषा च सविता दशमस्स्मृतः ॥
पक्षादशस्तथा व्यष्टा विष्णुद्वीदश उच्यते ।

(विश्वकर्मशास्त्रे ॥)

रिवः कार्यरुग्नुभन्नभृष्टः सिन्दूरारुणसुप्रभः । आपीच्य १ वेषस्त्वाकारस्तर्वाभरणभूषितः ॥ चतुर्बाहुर्महातेजाः कवचेनाभिसंदृतः । कर्तव्या रशना चास्य पानीयाङ्गेति संक्षिताः ॥

मृहस्संहितामां सूर्यस्य उदीच्यवेषकयनात् अत्रापि 'उदीच्यवेष '
 इति स्थात् ।

रश्मयस्तस्य कर्तव्या वामदक्षिणहस्तयोः । ऊर्ध्वे स्नग्दामसंस्थाना सर्वपुष्पचिता शुभा ॥ स्वरूपरूपस्त्वाकारो दण्डः कार्योऽस्य वामतः। दक्षिणे पिङ्गले भागे कर्तव्यश्वातिपिङ्गलः ॥ आपीच्यवेषौ कर्तव्यौ ताबुभाविप यादव!। तयोर्म्भि च विन्यस्तौ करौ कार्यौ विभावसोः ।। लेखनीपत्रके कार्ये पिक्कलक्षातिपिक्कलः । चर्मशूलधरो देवस्तथा यत्नाद्विधीयते ॥ सिंहो ध्वजश्च कर्तव्यस्तथा सूर्यस्य वामतः । चत्वारश्वास्य कर्तव्यास्तनयास्तस्य पार्श्वयोः ॥ रेवन्तश्च यमश्चेव मनुद्धितयमेव च । प्रहराजो रविः कार्यो प्रहेवी परिवारितः ॥ राज्ञी सवर्णा छाया च तथा देवी सुवर्बसा । चतस्रधास्य कर्तव्याः पत्यश्च परिपार्श्वयोः ॥ एकचक्रे च सप्ताश्वे षडश्रे वा रथोत्तरे। उपविष्टस्तु कर्तन्यो देवो धरुणसारथिः॥

(मस्यपुराणे ॥)

१. 'पिन्नलो ' इति भवितन्यम् । २. 'उदीच्यवेषौ ' इति भवितन्यम् ।

पद्मासनः पद्मकरः पद्मगर्भदल्णुति: । सप्ताश्वरथसंस्थक द्विमुजक सदागति: ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

एकचक्रससप्ताश्वससार्थिमहार्थम् । कृत्वा तु स्थापयेत्सूर्यं पुरुषाकृतिरूपिणम् ॥ तदर्भं वामतश्यामं नारीरूपसमन्वितम् । कृत्वा तु स्थापयेत्सम्यक्सर्वाभरणभूषितम् ॥ भाकुञ्चितसुकेशास्तु १ प्रभामण्डलसंयुतम् । मकुटं वा विधातव्यमन्यत्सर्वे सुमण्डलम् ॥ हस्तद्वयलसत्पद्मं कञ्चकाञ्चितविप्रहम्। एकवस्त्रं द्विदोर्दण्डं स्कन्धे सक्तकराम्बुजम् ॥ रथोपेतं विना वाथ केवलं पद्मसंस्थितम् । पादौ सखेटकौ र तस्य स्थिरं पद्मासने स्थितम् ॥ जातिहिङ्कल्यवर्णस्था (?) संस्थाप्या३ सूर्यमण्डलम् । वैकर्तनो विवस्वांश्व मार्ताण्डो भास्करो रविः ॥ लोकप्रकाशकश्चेव लोकसाक्षी त्रिविक्रमः। आदित्यश्व तथा सूर्यः अंशुमांश्व दिवाकरः ॥

'सुकेशं त्व' ति भवितव्यम् । २. 'सकटका' विति भवितव्यम् ।
 ! संस्थाप्य' मिति भवितव्यम् ।

## प्रतिमास्रक्षणानि ।

एते वै द्वादशादित्या एवमाकृतिरुच्यते ।
दिसुजाश्व दिनेत्राश्च पद्मस्थाः पद्महस्तकाः ॥
रक्ताम्बरसुवर्णाश्च प्रभामण्डलमण्डिताः ।
उपवीतसमासुक्तास्सर्वाभरणभूषिताः ॥
आदित्याकृतिरेवं तु चन्द्राकृतिरथोच्यते ।
(पूर्वकारणागमे त्रयोदशपटले ॥)

सर्वलक्षणसंयुक्तं सर्वाभरणभूषितम् ।
द्विगुजं चैकवक्त्रं च श्वेतपङ्कजशृक्करम्।।
वर्तुलं तेजसो बिम्बं, मध्यस्थं रक्तवाससम् ।
आदित्यस्य त्विदं रूपं कुर्यात्पापप्रणाशनम् ॥
(रूपमण्डने ॥)

ससप्ताधे सैकचके रथे सूर्यो द्विपश्चक् ।
मधीभाजनलेखन्यौ विश्वलुण्डी १ तु दक्षिणे ॥
वामे तु पिङ्गलो द्वारि दण्डमृत्स रवेर्गणः ।
वाल्व्यजनधारिण्यौ पार्थे राङ्गी च निष्प्रभार ॥
अथवाश्वसमारूढः कार्य एकस्तु भास्करः ।
वक्णस्सूर्यनामा च सहस्रांशुस्तथा परः ॥

मत्स्यपुराणवचनानुसारेण 'दण्ड' इति वा रूपमण्डनानुरोधेन 'दण्डी' ति वा भवितव्यम् । २. 'निक्षुमे' ति स्यात् ।

धाता तपनसंज्ञञ्च सविताथ गभिस्तमान् । रविश्वेवाथ पर्जन्यस्वष्टा मित्रोऽथ विष्णुकः ॥

मेषादिराशिसंस्थाश्च मार्गादिकार्तिकान्तगाः।

कृष्णो रक्तो मनाप्रक्तः पीतः पाण्डुरकस्सितः ॥

कपिलः पीतवर्णश्च शुकाभो धवलस्तथा ।

धूम्रो नीलः कमाद्वर्णाश्याक्तयः केसराप्रगाः ॥

इडा सुषुमा विश्वाचिरिन्दुसंज्ञा प्रमर्दिनी ।

प्रहर्षणी महाकाली कपिला च प्रबोधनी ।।

नीलाम्बरा घनान्ता च अमृताख्या च शक्तयः।

(अग्निपु० ५१ अ० ॥)

## आदित्यपरिवाराः ।

श्वेतस्सोमः कुजो रक्तो बुधः पीतो गुरुस्तथा ।

ग्रुऋस्वेतस्शनि: कृष्णो राहुर्धूम्रास्तु केतवः ॥

पद्महस्तो भवेत्सोमः कुजे दण्ड: कमण्डलुः।

योगासनो बुधो देवो गुरौ चाक्षकमण्डऌ ।।

अक्षः कमण्डलुरुशुक्रे शनौ दण्डकमण्डलू।

अर्थकायस्थितो राहुः केतुः करपुटाकृतिः ॥

सप्ताश्वरथ आदित्यश्वन्द्रो दशहयस्स्थित: ।

मङ्गलो मेषमारूढो बुधस्सर्पासनस्थित: ॥

हंसारूढं गुरुं विद्याद्रेकारूढं च भागवम् । शिनं महिषमारूढं राहुं कुण्डस्य मध्यगम् ॥ सर्पपुच्छाकृतिं केतुं शिनं दंष्ट्राकराष्टितम् । प्रहाः किरीटिनः कार्या रत्नकुण्डलशोभिताः ॥ सूर्यस्यायतने स्थाप्या विह्वकोणादितः क्रमात् । कुजो जीवस्तमश्चुकः केतवो इत्शनिश्शशी ॥ (रूपमण्डने ॥)

तेजश्रण्डो महावको द्विभुजः पद्मखङ्गभृत् । कुण्डिकाजप्यमालीन्दुः कुजश्शक्त्यक्षमालिकः ॥ बुधश्चापाक्षपाणिस्त्याज्जीवः कुण्ड्यक्षमालिकः । शुकः कुण्ड्यक्षमाली स्यात्किङ्किणीसूत्रवाञ्छिनिः ॥ अर्धचन्द्रधरो राद्वः केतुः खङ्गी च दीपभृत् । (अग्निपु० ५१ २० ॥)

## सोमः ।

सोमस्सिहासनासीन: कुन्दशङ्कसमयुतिः ।
प्रभामण्डलसंयुक्तो हिसुजस्सौम्यवक्त्रकः ॥
आसीनो वा स्थितो वापि कुमुदोज्बलकं करः ।
हेमयहोपवीताङ्गस्सर्वाभरणभूषितः ॥

शुक्रवस्त्रधरश्शान्तस्तर्वपुष्पैरस्टक्कृतः । सोम एवं समाख्यातः क्षेत्रपालस्तयोष्यते ॥

(अंशुमद्भेदागमे एकोनपञ्चाशपटले ॥)

चन्द्रश्चित्रे विधातन्यश्चेताम्बरसमादृतः ।
दशश्चेताश्चसंयुक्तमारूढं स्यन्दनं शुभम् ॥
द्विशुजं दक्षिणे पाणौ गदां बिश्रत्पृथूदरीम् ।
वामस्तु वरदो हस्तश्शशाङ्कस्य निरुष्यते ॥
(शिल्परने पञ्चविंशाध्याये ॥)

चन्द्रश्वेतवपुः कार्यश्वेताम्बरधरः प्रभुः । चतुर्बाहुर्महातेजास्सर्वाभरणभूषितः ॥

कुमुदौ च सितौ कार्यों तस्य देवस्य हस्तयोः। कान्तिर्मूर्तिमती कार्या तस्य पार्श्वे तु दक्षिणे।।

वामे शोभा तथा कार्या रूपेणाप्रतिमा भुवि । चिह्नं तथास्य सिंहाङ्कं वामपार्थेऽर्कवद्भवेत् ॥ दशाश्वे च रथे कार्यो हिचके वरसारथौ ।

(मत्स्यपुराणे ॥)

श्वेतश्वेताम्बरधरश्येताश्वश्येतभूषणः । गदापाणिद्धिबाहुश्व कर्तव्यो वरदश्शशी ॥

(बिष्णुधर्मोत्तरे ॥)

चित्रसिंहासनासीनः कुन्दस्फटिकसिंभः ।
प्रभामण्डलसंयुक्तो द्विबाहुश्च द्विनेत्रकः ॥
आसीनो वा स्थितो वापि कुमुदप्रज्वलकरः ।
तस्य दक्षिणभागे तु रोहिणी द्विभुजान्विता ॥
सस्याङ्करिनभाङ्गा स्यादाजीवसमलोचना ।
चन्द्राकृतिस्समाख्याता स्कन्दस्याकृतिरुच्यते ॥
(प्रर्वकारणागमे त्रयोदशपटले ॥)

(भूषकारणागम जवादशपटल

## भौमः।

धरापुत्रस्य वक्ष्यामि लक्षणं चित्रकर्मणि । चतुर्भुजो मेषगमश्राङ्गारकसमद्युतिः ॥ दक्षिणं तद्धरं हस्तं वरदं परिकल्पयेत् । ऊर्ध्वं शक्तिसमायुक्तं वामौ शुक्रगदाधरौ ॥ (शिल्परत्ने पञ्चविंशाध्याये ॥)

भौमोऽग्नितुस्यः कर्तव्यस्वष्टाश्चे का**ञ्च**ने रथे। (मस्यपुराणे॥)

रक्तमाल्याम्बरधरकाक्तिशूलगदाधरः । चतुर्भुजो मेषगमो वरदस्त्याद्धरासुतः ॥ (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

## बुधः ।

सिंहारूढं संप्रवक्ष्ये कार्णिकारसमप्रभम् । पीतमाल्याम्बरधरं स्वर्णभूषाविभूषितम् ॥ वरदं खङ्गसंयुक्तं खेटकेन समन्वितम् । गदया च समायुक्तं बिभ्राणं देश्चतुष्टयम् ॥ एवं लिखेचन्द्रसूनुं बुधं प्रहपतिं शुभम् । (शिल्परत्ने प्रविवेशाध्याये ॥)

विष्णुतुल्यो बुधः कार्यो भौमतुल्ये तथा रथे।

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

## देवगुरुशुक्री।

ततो देवगुरुर्लेख्यरशुक्रश्च भृगुनन्दनः । चतुर्भिर्बाह्वभिर्युक्तश्चित्रकर्मविशारदैः ॥ वरदौ साक्षस्त्रौ च कमण्डलुधरौ तथा । दण्डिनौ च तथा बाहो बिभ्राणौ [परि\*]कल्पयेत् ॥

(शिल्परत्ने पञ्चविंशाध्याये ॥)

तप्तजाम्बूनदाकारो द्विभुजश्च बृहस्पतिः । पुस्तकं चाक्षमालां च करयोस्तस्य कारयेत् ॥ सर्वाभरणयुक्तश्च तथा पीताम्बरो गुरुः । अष्टाश्चे काञ्चने दिव्ये रथे दृष्टिमनोरमे ॥

शुक्रस्वेतवपुः कार्यश्चेताम्बरधरस्तथा । द्रौ करौ कथितौ तस्य निधिपुस्तकसंयुतौ ॥ दंशोश्चे वा रथे कार्यो राजते मृगुनन्दनः ।

(विष्णुधर्मीत्तरे ॥)

शनैश्वरः।

शनैश्वरः कृष्णवर्णो द्विभुजस्तितवाससा । करण्डमकुटोपेतस्सर्वाभरणभूषणः ॥

दण्डं दक्षिणहस्ते तु वरदं वाममुच्यते ।

स्थानकं पद्मपीठे तु शुक्कवस्त्रधरश्शुचिः॥

ईषत्पङ्गरिव स्थाने ईषदुस्वतनुस्स्पृतः ।

(अंशुमद्भेदागमे एकोनपचाशपटले ॥)

कृष्णवासास्तथा कृष्णस्थानिः कार्योऽसिताननः । दण्डाक्षमालासंयुक्तः करद्वितयभूषणः ॥ कार्ष्णायसे रथे कार्यस्तयैवाष्टतुरक्कमे ।

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

## राहुः।

सिंहासनगतं राहुं करालवदनं लिखेत्। वरदं सङ्गसंयुक्तं खेटशूलघरं क्रमात्॥

(शिल्परले प्रविशाध्याये ॥)

रौप्ये रथे तथाष्टाश्वे राहुः कार्यो विचक्षणैः । कम्बलं पुस्तकं कार्यं भुजेनैकेन संयुतम् ॥ करमेकं तु कुर्याच शस्पशून्यं १ तु दक्षिणम् ।

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

## केतवः ।

धूम्रा द्विबाहवस्तर्वे वरदाश्व गदाधराः । गृध्रपृष्ठसमारूढा लेखनीयास्तु केतवः ॥

गृधाः किरीटिनः कार्या नवतालप्रमाणकाः । रक्तकुण्डलकेयूरहाराभरणभूषिताः ॥

(शिल्परत्ने पद्मविंशाध्याये ॥)

भौमवच तथा रूपं केतो: कार्यं विजानता । केवलं चास्य कर्तव्या दश राजंस्तुरङ्गमाः ॥

(विश्वकर्मशास्त्रे ॥)

## आदित्यप्रतीहाराः ।

तर्जन्यंशुताम्रचूडदण्डैर्दण्डी तु वामतः । तर्जनीशक्तिकिरणदण्डैस्स्यात्पिङ्गलः परः ॥ द्वे तर्जन्यौ वज्जदण्डावानन्दो वामगो दधत् । तर्जनीदण्डापसव्ये विचित्नो दक्षिणे स्थितः ॥

१. 'शक्रशून्य ' मिति स्यात्।

द्वे तर्जन्यो पद्मदण्डो चित्रो धत्ते स वामतः । तर्जनीदण्डापसन्ये विचित्रो दक्षिणे स्थितः ॥ तर्जन्यौ किरणं दण्डं किरणाक्षस्तु धारयेत् । तर्जनीदण्डापसन्ये प्रतीहारस्सुलोचनः ॥ चतुर्द्वारेषु संस्थाप्या दिशास्वेते प्रदक्षिणम् । (रूपमण्डने ॥)

भूयस्तव प्रवक्ष्यामि दण्डनायकपिङ्गलौ । राज्ञस्रोषादयश्चान्ये दिग्देवा दिण्डिना सह ॥ मया सह समागम्य पुरा देवैर्विचारितम् । एष कारुणिकस्सूर्यो युद्ध्यते दानवैस्सह ॥ ते तु छन्धवरा भूत्वा अमात्याद्या ह्यभीक्ष्णराः । आदित्यं मन्यमानास्ते तपन्तं हन्तुमुद्यताः ॥ तस्मात्तेषां विघातार्थं प्रवराश्व भवामहे । अस्माभिः प्रतिरुद्धास्ते न द्रक्ष्यन्ति दिवाकरम् ॥ संमत्यैवं ततस्कन्दो वामपार्श्वे रवेस्स्थित: । दण्डनायकसंज्ञस्त सर्वलोकस्य स प्रभुः॥ उक्तश्च स तदार्केण 'त्वं प्रजादण्डनायकः । दण्डनीतिकरो यस्मात्तस्मात्त्वं दण्डनायकः ॥ छिखते यः प्रजानां च सकतं यच दुष्कृतम् । अग्निर्दक्षिणपार्थे तु पिङ्गळत्वात्स पिङ्गळः ॥

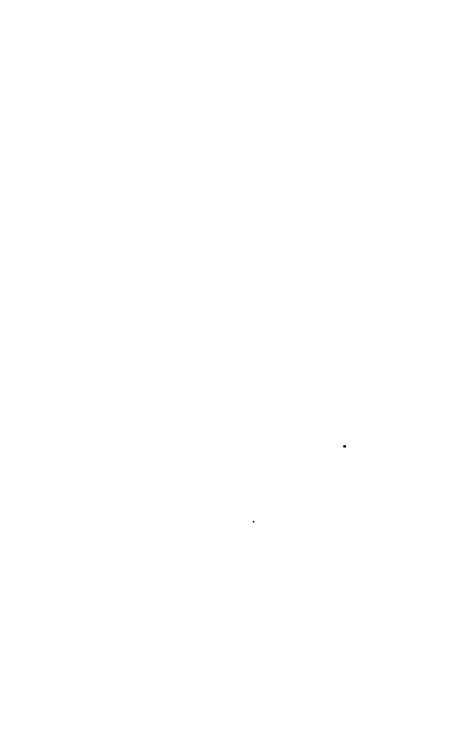
अश्विनौ वापि सूर्यस्य पार्श्वयोरुभयोस्स्थितौ । अश्वरूपात्समुत्पन्नौ तेन ताविश्वनौ सुरौ ।। द्वारपाली स्मृतौ तस्य राज्ञः श्रेष्ठौ । महाबली । कार्तिकेयस्स्मृतो राज्ञः श्रेष्टश्चापि२ हरस्स्मृतः ॥ राज़दीसौ स्मृतो धातुर्नकारस्तस्य प्रव्ययः । सुरसेनापतित्वेन स यस्माद्दीप्यते सदा ॥ तस्मात्स कार्तिकेयस्त नाम्ना राज्ञ इति स्मृत: । स्नगतौ च स्मृतो धातुर्यस्य स प्रत्ययस्स्मृतः ॥ गच्छतीति रहश्ततसात्पर्यायात्त्रीष उच्यते । प्रथमं यद्भवेद्वारं धर्मार्थाभ्यां समाश्रितम् ॥ तत्रैतौ संस्थितौ देवौ छोकपूज्यौ द्विजोत्तमाः !। द्वितीयायां तु कक्ष्यायामप्रधृष्टौ व्यवस्थितौ ॥ पक्षिप्रेताधिपौ नाम्ना स्प्रतौ कल्माषपक्षिणौ । वर्णस्य शबळत्वाच यमः कल्माष उच्यते ॥ पक्षावस्येति यः पक्षी गरुड: परिकीर्तितः । स्थितो दक्षिणतस्तस्य दण्डहस्तसमन्वितः ॥

उपरितननिर्वचनानुसारेण 'राह्मद्योषा'विति भवितव्यम् । २. 'ह्रोष-श्वापी'ति भवितव्यम् । ३. 'हरस्स्मृत ' इति पूर्वचचनानुसारेण 'हर' इति भवितव्यम् ।

उत्तरेण स्थितोऽर्कस्य कुबेरश्च विनायकः । कुबेरो धनदो ज्ञेयो हस्तिरूपो बिनायक: ॥ कुत्सया कुप्यता शप्तं कुशरीरमजायत । कुबेरः कुशरीरत्वात्स नाम्ना धनदस्स्मृतः ॥ नायकस्पर्वसत्वानां तेन नायक उच्यते । विविधं नयते यस्मात्स त तस्माद्विनायकः ॥ रेवतश्चेव दिण्डिश्च तौ रवेः पूर्वतस्थितौ । ततो दिण्डिस्स्मृतो रुद्रो रेवतस्तनयो रवेः॥ प्टुतं गच्छत्यसौ यस्मात्सर्वछोकनमस्कृतः । रेष्ट्रप्रवगतौ धातूरेवतस्तेन स स्मृतः ॥ डिक्कतावस्य वै धातोर्दिण्डिशब्दो निपात्यते । डयतेऽसौ सदा दिण्डी तेन दिण्डी प्रकीर्तितः॥ इत्येते प्रवरा: प्रोक्ता धात्वर्धा नैगमैश्युभै:। एषां संक्षेपतो भूयस्सङ्ख्यां वो निगदामि वै॥ अधिनौ तौ ततो ज्ञेयौ दण्डनायकपिङ्गर्छौ । तौ सूर्यद्वारपो श्रेयो राज्ञस्त्रीषो ततस्स्मृतौ ॥ रेवतश्चेव दिण्डिश्च इत्येते प्रवरा मया। अष्टादश समाख्यातास्तंक्षेपात्सङ्ख्यया मया ॥

(भविष्यपुराणे ब्रा० प० १२४ ८०॥)

# देव्यः ।



## देव्यः ।

## देवी।

देव्यास्तंस्थापनं वक्ष्ये तल्लक्षणपुरुषस्तरम् ।
शिलादिद्रव्यमापाद्य तैः कुर्यात्प्रतिमां ततः ॥
चतुर्भुजा त्रिनेत्रा च सुप्रसन्नैकवक्त्रका ।
दुकूलवसना देवी करण्डमकुटान्विता ॥
वरदामयसंयुक्ता पाशाङ्कुशकरान्विता ।
दिभुजा वा दिनेत्रा वा प्रलम्बतकरान्विता ॥
पम्रहस्तातिशान्ता च सा देवी कनकप्रमा ।
शुकोत्पलकरा वापि शूलपाशकरापि वा ॥
यथेष्टास्त्रापि वा शङ्कचक्रहस्ता तु षड्भुजा ।
दंष्ट्राकरालवदना पद्मास्या दशदोर्भुता ॥
देवोक्तास्त्रासना वापि देवािकक्रनतत्परा ।
देवोक्तसंस्थिता वापि स्थानकासनसंयुता ॥

## प्रतिमाख्याणानि ।

प्रलम्बवामपादा वा लिम्बतापरपादका ।
देवेन सहिता वापि केवला वा प्रकीर्तिता ॥
स्यामा श्वेताथवा रक्ता साधकेच्छानुरूपतः ।
काज्याकारयुता वापि द्विमिक्नसहिताथवा ॥
एवं देवी प्रकर्तव्या तस्यास्संज्ञा द्विधा मता ।
मनोन्मनीति गौरीति लक्ष्यमेदं नु नानयोः ॥
मूर्तिस्सादाशिवी यत्न कल्प्यते तत्र कल्पिता ।
तदा मनोन्मनीसंज्ञां लमते विप्रसत्तमाः ! ॥
नृत्तमूर्त्यादिभेदेषु गौर्याचाक्यां समश्नुते ।

(उत्तरकामिकागमे चतुश्वत्वारिशत्तमपटळे 📳

हिशुजां श्यामवर्णों तु सर्वाभरणभूषिताम् । दक्षिणे चोत्पछं प्राद्यं वामहस्तं प्रसारयत् ॥ किरीटं वा करण्डाख्यं तुङ्गपीनपयोधराम् । गौरीरूपमिदं विद्धि विष्णुरूपं ततश्रृणु ॥

(सुप्रमेदागमे चतुर्खिशत्तमपटले ॥)

द्विभुजा च द्विनेत्रा च किंचित्प्रहसितानना । करण्डमकुटोपेती सवीभरणभूषिता ॥

दुक्ष्ण्वसनोपेता सर्वावयवसुन्दरी ।
दक्षिणे कटकं हस्तं वामहस्तं प्रलम्बितम् ॥
पीनोरुः पीनगण्डा च पीनस्तनसमन्विता ।
दिबाद्वका द्विनेत्रा च श्यामाभा कमलेक्षणा ॥
दिक्षणे चोत्पलं हस्ते वामहस्तं प्रलम्बितम् ।
भवान्याकृतिदेवं स्याद्वागीश्याकृतिरुच्यते ॥
(पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

## दुर्गा ।

चतुर्भुजा त्रिनेत्रा च सा स्याच्छ्यामनिमा वरा ।
सौम्या पीताम्बरोपेता पीनोरुजघनस्तना ॥
करण्डमकुटोपेता सर्वाभरणभूषिता ।
अभयं दक्षिणं इस्तं कटकं वामहस्तकम् ॥
परहस्ते तु सब्ये तु चक्रं वामे तु शक्क्ष्यृक् ।
समपादस्थिता चैव पद्मपीठोपरिस्थिता ॥
नागेन्द्रेण स्तनं बच्चा रक्तक्ष्मुकधारिणी ।
एवं दुर्गा समाख्याता विष्णुलक्षणमुख्यते ॥
(अंश्चमद्भेदागमे एकोनपञ्चाशपटले ॥)

आदिशक्तेस्समुद्भूता विष्णुप्राणानुजा ग्रुभा । शक्ककथरा देवी धनुस्सायकथारिणी ॥

## प्रतिमाख्याणानि १

खङ्गखेटकसंयुक्ता शूळपाशसमायुता । चतुर्भुजां वा कुर्वात सर्वाभरणभूषिताम् ॥ स्यामवर्णां सुवदनां महिषस्य शिरस्थिताम् । सिंहारूढां च वा कुर्यात्पश्चासनसमागताम् ॥ (सुप्रभेदागमे षट्चत्वारिंशसमपटळे ॥)

शक्तिं बाणं तथा शूछं खड्नं चक्रं च दक्षिणे। चन्द्रबिम्बमधो वामे खेटमूर्ध्वे कपाछकम्॥ शूछं चक्रं च बिभाणा सिंहारूढा च दिग्भुजा। एषा देवी समुदिष्टा दुर्गा दुर्गापहारिणी॥ (विष्णुधर्मोत्तरे॥)

छ्छाटछोचनं तस्यास्तिष्ठकं च शिखामणिः। शशिखण्डिकरीटं वा मकुटं सकरण्डकम्।। सनक्रकुण्डछं रत्नमण्डनं कर्णमण्डनम्। कर्णावतंसकाकर्णचूिककापाछिकान्वितम्।। चतुर्भुजसमायुक्तामष्टामिदीर्मिरन्विताम्। शूछं खन्नं शरं चन्नं दक्षिणेषु करेषु च।। पाशखेटकशाङ्गीश्व शन्नं वामकरेषु च। चतुर्भुजे च वामे तु शन्नं वरदहस्तकम्।।

चकं चाभयहस्तं च दक्षिणे तु समायुता । दिनेत्रा सौम्यवदना महिषस्य शिरस्थिता ॥ दुर्गायास्वाक्वतिर्देशं ब्रह्माण्याकृतिरूच्यते ।

(पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

## दुर्गामूर्तित्रयम् ।

वरं त्रिशू छं खेटं च पानपात्रं च विभ्रती । नीलकण्ठे तथा नागा महालक्ष्मीसुखप्रदा ॥ वरं त्रिशू छं पद्मं च पानपात्रं करे तथा । क्षेमऋरी तदा नाम क्षेमारोग्यप्रदायिनी ॥ कमण्डलुं च खक्कं च डमरुं पानपात्रकम् । इरसिद्धिस्तदा नाम सर्वेषां सिद्धिहत्तवे ॥

(रूपमण्डने ॥)

## रुद्रांश्रद्धर्गी ।

रक्ताम्बरां स्थामिकनी द्विनेत्रां किरीटरानाङ्कितहेमभूषाम् । सश्क्लाङ्कां धृतशङ्खकां युगेन्द्रयानां रविचन्द्रभूषाम् ॥

(कारणागमे ॥)

१. 'निककण्डी तदा नामे'ति स्थात् ।

## वनदुर्गा ।

अरिशङ्कक्षपाणखेटब।णान्सधनुरश्र्लकतर्जनीं दधाना । मम सा महिषोत्तमाङ्गसंस्था नवदूर्वासदृशी श्रियेऽस्तु दुर्गा ॥

(आसाये ॥)

## अमिदुंगी ।

विद्युद्दामसमप्रभां मृगपतिस्कन्धस्थितां भीषणां कन्याभिः करवालखेटविलसद्धस्ताभिरासेविताम् ॥ हस्तैश्रक्रवरासिखेटविशिखांश्चापाङ्कशौ तर्जनीं । बिश्राणामनलासिकां शशिधरां दुर्गा त्रिनेत्रां भजे ॥

## जयदुर्गा ।

कालां स्कारां कटाक्षेररिकुलभयदां मौलिबद्धेन्दुरेखां शङ्कं चक्रं कृपाणं तिशिखमपि करैरुद्वहन्तीं तिनेत्राम् । सिंहस्कन्धाधिक्रढां त्रिसुवनमखिलं तेजसा पूरयन्तीं ध्यायेषुनौं जयास्त्रां त्रिस्वापरिकृतां सेवितां सिद्धिकामैः ॥

## विन्ध्यवासिनी दुर्गा ।

सीवर्णाम्बुजमध्यगां त्रिनयनां सीदामिनीसिन्नमां शक्कं चक्रवराभयानि दधतीमिन्दोः कलां विभतीम् । मैनेयाक्कदहारकुण्डलधरामाखण्डलाचैस्तुतां ... ध्यायेष्टिन्ध्यनिवासिनीं शशिमुखीं पार्श्वस्थपञ्चामनाम् ॥

## रिपुमारिणी दुर्गा।

तर्जनी त्रिशिखं दोर्म्यो धारयन्ती मयक्करीम् ।
रक्तां ध्यात्वा रवेर्बिम्बे प्रजपेदयुतं मनुम् ॥
मारयेदचिरादेव रिपून्बन्धुसमन्वितान् ।
(शारदातिलके ॥)

## कात्यायनी ।

वक्ष्ये कात्यायनी देवी शिवनारायणान्विताम् । बाह्यभिर्दशभिर्भुक्तां जटामकुटमण्डिताम् ॥ छोचनत्रयसंयुक्तामर्धेन्दुकृतशेखराम् । अतसीपुष्पसंकाशामिन्दीवरदलेक्षणाम् ॥ पीनोन्नतकुचाम्भोजां तनुमध्येन शोभिताम् । त्रिभक्तिस्थानसंस्थानां महिषासुरमर्दनीम् ॥ विश्व दक्षिणे खन्नं शक्तिं चक्रधरं (?) तथा। अधिष्यं कार्मुकं वामे पाशमङ्कराखेटकम् ॥ घण्टां च परश्चं चापि धारयन्तीं समालिखेत्। अधस्तान्महिषं चास्यारिछन्मग्रीवं समाछिखेत् ॥ छिनस्थाने समुत्पनं खन्नखेटकधारिणम् । हृदि श्रुंकेन निर्भिनं रुधिरारुणविप्रहुम् ॥

प्रबद्धं नागपाशेन अनुद्धिभीषणेश्वणम् । नाभेरूर्धं विनिष्कान्तं दानवं दारुणं लिखेत् ॥ दक्षिणं चरणं देव्यास्सिहपृष्ठे प्रतिष्ठितम् । उत्तुक्रमिकतं वामं महिषस्योपरिस्थितम् ॥ (शिल्परत्नसंयोजिते कस्मिश्विद्गन्थे ॥)

कात्यायन्याः प्रवक्ष्यामि रूपं दशभुजं तथा । त्रयाणामपि देवानामनुकारानुकारिणीम् ॥ जटाजूटसमायुक्तामर्धेन्दुकृतलक्ष्मणाम् । लोचनव्यसंयुक्तां पूर्णेन्द्रसदृशाननाम् ॥ अतसीपुष्पसङ्काशां सुप्रतिष्ठां सुलोचनाम् । नवयौवनसंपन्नां सर्वाभरणभूषिताम् ॥ सुचारुदर्शनां तद्वत्पीनोन्नतपयोधराम् । त्रिभक्किस्थानसंस्थानां महिषासुरमर्दनीम् ॥ त्रिशू लं दक्षिणे दच्यात्स्त्रज्ञं चक्रं तथैष च। तीक्ष्णबाणं तथा शक्ति वामतो विनिबोधत ।। खेटकं पूर्णपात्रं च पाशमङ्करामेव च । घण्टां च परद्यं चापि चामरं सनिवेशयेत् ॥ अधस्तान्महिषं विद्याद्विशिष्टस्कं प्रदर्शयेस् । शिरक्छेदोद्धवं तह्यानवं खन्नपाणिकम् ॥

हृदि शूळेन निर्मेंसं निर्यदन्त्रविभूषणम् ।
रक्तरक्तीकृताङ्गं च रक्तविस्तारितेक्षणम् ॥
वेष्टितं नागपाशेन अकुटीभीषणाननम् ।
सपाशवामहस्तेन धृतकशें च दुर्गया ॥
वमद्रुधिरवक्तं च देव्यास्तिंहं प्रदर्शयेत् ।
(मयदीपिकायाम् ॥)

कात्यायनी ततो वक्ष्ये दशहस्तां महाभुजाम् ।
तेजः प्रतापदा नित्यं नृपाणां सुखबोधिनी ॥
त्रिभिक्तस्थानसंस्थाना महिषासुरसूदनी ।
दक्षे त्रिशूछं खन्नं च चक्रं बाणं च शक्तिकाम् ॥
खेटकं पूर्णचापं च पाशमङ्करामेव च ।
घण्टा च वामतो वृष्यदत्यम्धेजधृत्करी ॥
अधस्तान्महिषं तद्वद्विशिरस्कं प्रदर्शयेत् ।
शिरस्छेदोद्भवं तद्वद्वानवं खन्नपाणिनम् ।।
दि शूछेन निर्मिन्नं निर्यदन्त्रविभूषितम् ।
रक्तरक्तीकृताकं च रक्तविष्फारितेक्षणम् ॥

१. 'दम्यादैत्यमूर्भजञ्ज्ञरी'ति स्यात् । २. 'पाणिक'मिति स्यात् ।

देव्यास्तु दक्षिणं पादं समं सिंहोपरि स्थितम् ।

किञ्चिदूर्धं तथा वाममङ्गुष्टं महिषोपरि ॥

(रूपमण्डने ॥)

## चण्डिका ।

निगद्यते हाथो चण्डी हेमाभा सा सुरूपिणी। त्रिनेत्रा यौवनस्था च क्रुद्धा चोर्ध्वस्थिता मता ॥ करामध्या विशालाक्षी चारुपीनपयोधरा । एकवक्त्रा तु सुप्रीवा बाहुविंशतिसंयुता।। शुलासिशङ्कचक्राणि बाणशक्तिपवीनपि। अभयं डमरुं चैव छतिकां दक्षिणे करे ॥ ऊर्ध्वादिक्रमयोगेन बिभ्रती सा सदा ग्रुभा। नागं पाशं तथा खेटं कुठारा इशकार्मुकम् ॥ घण्टाध्वजगदादशै मुद्ररं वाम एव च । तद्धो महिषश्छिन्नमूर्धा पतितमस्तकः ॥ शस्त्रोद्यतकरस्तब्धस्तद्गीवासंभवः पुमान् । शूलिमन्नो वमद्रको रक्तभूमूर्घजेक्षणः ॥ सिंहेन खाद्यमानश्व पाशबद्धो गले भृशम्। याम्याक्ष्रयाक्रान्तसिंहा च सव्याक्ष्रयाडीढगासुरे ।। चण्डी चोचतशस्त्रेयं चारोषरिपुनाशिनी । (बिष्णुधर्मोत्तरे ॥)

चिष्डका श्वेतवर्णा सा शिवरूपा च सिंहगा । जिंदेला वर्तुलञ्यक्षा वरदा शूलधारिणी ॥ किर्त्रका विश्वती दक्षे पाशपात्राभयान्त्रिता ।

(नृसिंहप्रासादे ॥)

गोधासनाद्भवेद्गौरी लीलया (१) हंसवाहना ।
सिंहारूढा भवेदुर्गा मातरस्वस्ववाहनाः ॥
चिष्ठका कृर्रूपा च पिक्किशा क्रशोदरी ।
रक्ताश्ची भग्ननेत्रा च निर्मौसा विक्रतानना ॥
व्याव्रचर्मपरीधाना भुजङ्गाभरणान्विता ।
कपालमालिनी कृष्णा शवारूढा भयावहा ॥
त्रिशूलं खेटकं खङ्गं धनुः पाशाङ्कशे शरः ।
कुगरो३ दर्पणं घण्टा शङ्कश्चकं गदा पविः ॥
दण्डो मुद्रह४ इत्येतैर्यथास्थानायुधेर्युता ।
बाद्वषोदशसंयुक्ता चण्डमुण्डविधातिनी ॥

१. 'स्याच्छनारूढा च षड्भुजे' ति विष्णुधर्मोत्तरपाठः । २. 'वर्णिकां विश्वती दक्षे पानपात्राभयान्यतः' इति विष्णुधर्मोत्तरपाठः । ३. कुठार इति स्यात् । ४. मुद्दर इति स्थात् ।

#### प्रतिमालसमानि ।

## चण्डिकात्रतीहाराः।

चण्डिकायाः प्रतीहारान्कथयिष्याम्यनुक्रमात् । वेतालः करटथैव पिङ्गाक्षो भुकुटिस्तथा ॥ ध्रुम्रकः कञ्कदश्वेव रक्ताक्षश्व सुलोचनः । दंष्ट्राननविकटास्यास्सस्फुरइशनोद्धलाः ॥ वर्वरां कृष्णदेहाश्व रक्ताश्व सु महाबलाः। तर्जनी चैव खट्टाक्रम्प्यं डमरुदण्डकी ॥ वेतालस्तु समाच्यातोऽपसव्ये करटः पुनः । अभयं खन्नुखेटं च दण्डं पिन्नुछलोचनः ॥ वामापसञ्ययोगेन भवेद्भुकुढिनामकः। तर्जनी वजाकुशे च दण्डं धूम्रक ईरितः ॥ सब्यापसब्ययोगेदं भवेत्कक्कदनामकः । तर्जनी च त्रिशूछं च खट्टाङ्गं दण्ड एव च ॥ रक्ताक्षो नामभेदेन बामे दक्षे त्रिलोचनः (१) । दिग्द्वारपक्षयुग्मे च प्रशस्ता विन्ननाशकाः ॥ (रूपमण्डने ॥)

## नव दुर्गाः ।

नवपद्मान्विते स्थाने पूज्या तुर्गास्त्वमूर्तितः । भादौ मध्ये तथेन्द्रादौ नवतत्वाक्षरैः क्रमात् ॥

## प्रतिमालधानानि ।

भष्टादशभुजैका त पीनवक्षीरहोरहा १। सर्वाल्ङ्कारसंयुक्ता सर्वसिद्धिप्रदायिनी ।। मूर्घजं खेटकं घण्टामादर्शं तर्जनी धनुः। ध्वजं इमरुकं पाशं बिश्रती वामपाणिभिः।। शक्तिमुद्गरशूलानि वजं शङ्कमथाङ्गुशम् । शलाकां मार्गणं चक्रं दधाना दक्षिणै: करै: ॥ जयमिच्छद्गिरित्येताः पूजनीया महात्मभिः। रोषाष्ट्रीडशहस्ताश्च शलाकां मार्गणं विना ३ ॥ रुद्रचण्डा प्रचण्डा च चण्डोप्रा चण्डनायिका । चण्डा चण्डवती वैव चण्डरूपातिचण्डिका ॥ नवमी चोप्रचण्डा च मध्यस्था वहिसिना। रोचनाभारणा कृष्णा नीला ग्रुक्का च धूम्रिका ॥ पीता च पाण्डुरा ह्रेया आलीढस्था हरिस्थिता । महिषस्था सशस्त्रीका दैत्यमूर्धजमुष्टिका ॥ पद्माकृतिरथस्थाप्या इत्युक्तं स्कन्दयामले । (भविष्यतपुराणे ॥)

 'वक्षोभुजोकके'ति कारणागमपाठः । २. ' श्रञ्जमयाम्युज ' मिति कारणागमपाठः । ३. 'शरं डमक्कं विने'ति कारणागमपाठः । ४. 'इरिदृता ' इति कारणागमपाठः ।

#### नन्दा ।

नन्दा भगवती देवी भारद्वाजाभिनन्दजा । वरपाशाङ्कशान्जानि विश्वती च चतुर्भुजा ॥ गौरवर्णा गजस्था वा खङ्गखेटवराभया ।

## भद्रकाली ।

अष्टादशभुजा कार्या भद्रकाली मनोहरा ।
आलीढस्वासनस्था च चतुस्सिहे रथे स्थिता ॥
अक्षमाला त्रिशूलं च खङ्गश्चन्द्रश्च यादव र ! ।
बाणचापे च कर्तव्ये शङ्कपद्मे तथैव च ॥
स्तुक्स्त्रवी च तथा कार्यों तथोदककमण्डलू र ।
दण्डशक्ती च कर्तव्ये कृष्णाजिनहुताशनी ॥
हस्तानां भद्रकाल्यास्तु भवेच्छान्तिकरः करः ४।
एकश्चेव महाभाग ! रत्नपात्रधरो भवेत् ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

१. 'आखादस्थानसंस्थाने'ति नृसिंहप्रासादपाठः । २. 'सन्नं चर्म च सर्वदे'ति नृसिंहप्रासादपाठः । ३. तथा दिव्यकमण्डकुं 'रिति नृसिंहप्रासाद-पाठः । ४. 'भवेच्छान्तिकरोऽनर' इति नृसिंहप्रासादपाठः ।

## महाकाली।

खङ्गं चक्रगदेषुचापपरिघाञ्छूलं मुद्युण्डी शिरः शड्खं संदधती करैक्किनयनां सर्वाङ्गभूषावृताम् । नीळाश्मग्रुतिमास्यपाददशकां सेवे महाकालिकां यामस्तीत्स्विपते हरी कमलजो हन्तुं मधुं कैटमम् ॥ (चण्डीकल्पे ॥)

अष्टबाहुर्महाकाया कालमेघसमप्रभां। शङ्कचक्रगदाकुम्भमुसलाङ्कुशपाशयुक् ॥ वक्रं करे विश्रती सा महाकाली मुदेऽस्तु नः। (कारणागमे॥)

सा भिकाजनसङ्काशा दंष्ट्राङ्कितवरानना । विशाख्ळोचना नारी बभूव तनुमध्यमा ॥ खङ्गपात्रशिरःखेँटेरळंकृतचतुर्भुजा । कबन्धहारं शिरसा विश्राणा हि शिरस्स्रजम् ॥

अम्बा ।

भम्बा कुमुदवर्णाभा पाशान्जाभीतिपात्रिणी । (विष्णुधर्मोत्ररे ॥)

अम्बिका ।

सिंहारूढाम्बिका त्र्यक्षा भूषिता दर्पणोद्वहा । (बामभुजे दर्पणोद्वहा दक्षिणे बरयुक्ता, यदुक्तम्---

## प्रतिमास्यणानि ।

दक्षिणे तु करे प्रोक्तो वरस्साधारणस्सदा ।) खङ्गखेटधरा द्वाम्यां कर्तव्या च चतुर्भुजा ॥

(लक्षणसमुचये ॥)

#### मङ्गला ।

सिंहासनस्थिता देवी जटामकुटमण्डिता । शूलाक्षसूत्रधरा च वरदाभयचापधृक् ॥ दर्पणं शरखेटं च खङ्गचन्द्रधरा शिवा । सुरूपा लक्षणोपेता सुस्तनी चारुहासिनी ॥ सर्वाभरणभूषाङ्गी सर्वशोभासमन्विता ।

(देवीपुराणे ॥)

# सर्वमङ्गला ।

चतुर्बाहुः प्रकर्तव्या सिंहस्था सर्वमङ्गला । अक्षसूत्रं कजं दक्षे शूलकुण्डीधरोत्तरे ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

हेमामां करुणामिपूर्णनयनां माणिक्यभूषोञ्बलां द्वात्रिंशदलषोडशाष्ट्रदलयुक्पश्वस्थितां सुस्मिताम् । मक्तानां धनदां वरं च दधतीं वामेन हस्तेन त-दक्षेणाभयमातुलक्कसुफलं श्रीमक्कलां भावये ॥ (शरमतन्त्रे ॥)

# काखरात्रिः।

एकवेणी श्र जपाकर्णपूरा नम्ना खरस्थिता । लम्बोष्ठी कर्णिकाकर्णी तैलाम्यक्तशरीरिणी ॥ वामपादोद्धसङ्खोहलताकण्टकभूषणा । वर्धन्मूर्धध्वजा कृष्णा कालरात्रिभेयद्वरी ॥

# **छिता** ।

शङ्क्षमुग्धकरादशै बिश्रती वामपार्श्वतः । याम्ये फलाञ्जनीहस्ता ललितोर्ध्वा सुभूषणा ॥

# गौरी ।

गारी कुमारिकारूपा ध्यायमाना महेश्वरैः । वरदाभयहस्ता सा द्विभुजा श्रेयसे सदा ॥ अक्षस्ताभये पद्मं तस्याधश्च कमण्डलुः । गौर्या मृतिश्चतुर्वाहुः कर्तव्या कमलासना ॥

# (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

<sup>१. 'एकवीणे 'ति विष्णुधर्मोत्तरपाठः । २. ' छम्बोष्ठी ' ति विष्णुधर्मोत्तरपाठः । ३. 'वामपादोह्नसहोहकृतकण्टकभूषणे 'ति विष्णुधर्मोत्तरपाठः । ४. 'वर्धयन्मूर्षजाकृष्टे ' ति विष्णुधर्मोत्तरपाठः ।</sup> 

# ं गौर्या मूर्तयः ।

अथ गौर्याः प्रवक्ष्यामि प्रमाणं मूर्तिनिर्णयम् । चतुर्भुजा त्रिनेत्रा च सर्वाभरणभूषिता ॥ अक्षस्त्राम्बुजे धत्ते दर्पणं च कमण्डलुम् । उमानाम्नी भवेन्मूर्तिर्वन्दिता त्रिदरौरपि ॥ अक्षसूत्रं शिवं देवं गणाध्यक्षं कमण्डलुम्। पश्चद्वयेऽग्निकुण्डे च मूर्तिस्सा पार्वती स्मृता ॥ अक्षसूत्रं तथा पद्ममभयं च वरं तथा। गोधासनाश्रिता मूर्तिर्गृहे पूज्या श्रिय सदा ॥ कमण्डस्वक्षसूत्रं च बिभाणा वजमहूराम्। गजासनस्थिता रम्भा कर्तव्या सर्वकामदा ॥ शुलाक्षसूत्रदण्डांश बिभाणा श्वतचामरम्। तोतला कथिता चेयं सर्वपापप्रणाशिनी ।। नागपाशाङ्कशौ चैवाभयदं वरदं करम् । त्रिपुरा नाम संपूज्या वन्दिता त्रिदशैरपि ॥

# (रूपमण्डने ॥)

# गौर्यायतनम् ।

वामे सिद्धिः श्रिया (?) याम्ये सावित्री वैव पश्चिमे । पृष्टकर्णद्वये कार्या भगवती सरंस्थती ।।

#### प्रतिमासभाणानि ।

ईशाने तु गणेशस्स्यास्क्रमारश्वाक्रिकोणके । मध्ये गौरी प्रतिष्ठाप्या सर्वाभरणभूषिता ॥

गौर्या अष्टी द्वारपालिकाः।

भभयाङ्कृशपाशदण्डेर्जया चैव तु पूर्वतः । सन्यापसन्ययोगेन विजया नाम सा भवेत् ॥ भभयाम्बुजपाशदण्डेरिजता चापराजिता । भभयवज्ञाङ्कशदण्डेर्विभक्ता मङ्गळापि च ॥ भभयशङ्कपद्मदण्डेर्मीहिनी स्तम्भिनी तथा । जया च विजया चैव भजिता चापराजिता ॥ विभक्ता मङ्गळा चैव मोहिनी स्तम्भिनी तथा । गौर्या आयतने सृष्टा अष्टो स्युद्धारपालिकाः ॥

(रूपमण्डने ॥)

# भूतमाता ।

स्यामवर्णा विशालाक्षी क्षीरारुणनिभानना । द्विभुजा बिभ्रती लिङ्गं चर्म शस्त्रं तु दक्षिणे ॥ सिंहासनोपविष्टेयं मुक्ताभरणमूर्धजा । भूतप्रेतिपशाचाचैस्सेबिता तु विशेषतः ॥

इन्द्रयक्षेश्व गन्धर्वेस्सिद्धविद्याधरादिभिः । अश्वत्यस्याप्यधो देवी भूतमातेति विश्रुता ॥

# योगनिद्रा ।

निद्रा तु शयनारूढा सुसौम्या मुकुलेश्चणा । पानपात्रधरा २ चेयं दिसजा परिकीर्तिता ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

#### वामा।

वृत्तस्था जटिला त्र्यक्षा विश्वज्वालासमप्रभा । कपालाभयहस्तोम्रा वामावामफलप्रदा ॥ द्विबाह्ररेकवक्त्रैषा विधातव्या विपश्चिता ।

# ज्येष्टा ।

पाटलाभा भवेदष्टाकपालशरधारिणी । उम्रा महाबला भूत्यै शत्रुच्ची शेषपूर्वजा ॥

# रौद्री।

रक्तवस्त्रा तथा रौद्री कपालचमरीकरा । शेषपूर्वा तु विश्वेया कृष्णवक्त्रा सुभीषणा ॥

१. 'कमकेक्षणे' ति पाद्मसंहितापाठः । २. 'पाद्मपात्रघरे' ति पाद्म-संहितापाठः ।

## काली।

घनश्यामा ततः काळी ताम्ररक्तनिभानना । कपालकर्णिकाहस्ता विक्केया भयनाशिनी ॥

# कलविकर्णिका।

नीलशुक्रा महादेवी विकर्णी कलपूर्विका । कपालशक्तिहस्तेयं भयहच शुभप्रदा ॥

# बलविकर्णिका ।

बभुवर्णा विशालाक्षी कपालं जपमालिकाम् । बिभ्राणा शान्तिदा भूत्यै बलपूर्वा विकर्णिका ॥

## बलप्रमथनी ।

ताम्राभी श्वेतवर्णा स्याद्रलप्रमथनी शुभा । कपालपाशिनी चेयं सर्वशतुक्षयङ्गरी ॥

# सर्वभूतव्यनी ।

जपाकुसुमवर्णामा दंष्ट्रिणी च महोदरी । कपालविज्ञणी भूतदमंनी सर्वपूर्विका ॥

(भविष्यत्पुराणे ॥)

# मनोन्मनी ।

नीलताम्रारुणा भासा पृथुवक्ता मनोन्मनी । कपालखिन्ननी भूत्ये शत्रूणां भयवर्धनी ॥ (विश्वकर्मशास्त्रे ॥)

# वारुणी चामुण्डा ।

स्म्बोदरी तु कर्तव्या रक्ताम्बरपयोधरा । शूलहर्स्ती महाभागा भुजप्रहरणा तथा ॥ कार्पासकलुषा(१) देवी वाहणी चातिसुन्दरी । बृहन्नखा च कर्तव्या बहुबाहुस्तयैव च ॥ चामुण्डा कथिता चैव सर्वसत्यवशङ्करी । (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

## रक्तवामुण्डा ।

खङ्गं पातं च मुसलं लाङ्गलं च बिभर्ति सा ।
आख्याता रक्तचामुण्डा देवी योगीश्वरीति च ॥
अनया व्याप्तमखिलं जगस्थावरजङ्गमम् ।
इमां यः पूजयेद्रक्त्या स व्याप्तोति चराचरम् ॥
अधीते य इमा नित्यं रक्तदन्त्यावपुस्तकम् (१)।
तं सा पारचिरदेवी पतिं प्रियमिवाङ्गना ॥
(रूपमण्डने ॥)

# शिवदूती ।

तथैवार्तमुखी ग्रुष्का ग्रुष्ककाया विशेषतः ।
बहुबाहुयुता देवी भुजगैः परिवेष्टिता ॥
कपालमालिनी भीमा तथा खट्टाङ्गधारिणी ।
शिवदूती तु कर्तव्या शृगालवदना ग्रुमा ॥
आलीढासनसंस्थाना तथा राजंश्वतुर्भुजा ।
अस्क्याक्रधरा देवी खङ्गशूलधरा तथा ॥
चतुर्थस्तु करस्तस्यास्तथा कार्यस्तु सामिषः ।
(मत्स्यपुराणे ॥)

वामाधो रत्नपातं तदुपरि च गदां खेटपाशौ दधानां
दक्षैः पद्मं कुठारं तदुपरि च महाखद्गमप्यद्दशं च ।

मध्याद्दार्कप्रभाभां नवमणिविलसद्भूषणामष्टहस्तां
दूतीं नित्यां त्रिनेतां सुरगणसुनिभिस्स्तूयमानां भजेऽहम् ॥
(श्रीतत्वनिधौ ॥)

# योगेश्वरी।

दशबाहु खिनेत्रा च शख्यशक्य सिडामरुम् ।
बिश्रती दक्षिणे हस्ते वामे घण्टां च खेटकम् ॥
खट्टाङ्गं च त्रिशूलं च देवी योगेश्वरी मता ।
(स्थ्रणसमुद्रये ॥)

# भैरवी।

एवंरूपा भवेदन्या पाशा**ङ्ख्**शयुतारुणा । भैरव्याख्या यदीष्ठा तु भुजैर्द्घादशमिर्युता ॥ (विश्वकर्मशास्त्रे ॥)

# त्रिपुरभैरवी ।

उद्यद्भानुसहस्रकान्तिमरूणक्षामां शिरोमालिनीं
रक्तालिप्तपयोधरां जपवटीं विद्यामभीतिं वरम् ।
हस्तान्जैर्दधतीं तिनेत्रविलसहक्त्रारविन्दश्रियं
देवीं बद्धहिमांश्चरत्नमकुटां वन्देऽरविन्दस्थिताम् ॥
(शारदातिलके ॥)

## शिवा ।

शिवा वृषासना कार्या त्रिनेत्रा वरपाणिका । डमरूरगधारी च त्रिशूळाभयदायिका ॥

# कीर्ति: ।

सुमध्यां कारयेत्कीर्ति नीलोत्पलन्यवस्थिताम् । सर्वाभरणभूषाङ्गीं कलकोत्पलधारिणीम् ॥ मदिरौदनगन्धाद्यां महार्घमणिभूषणाम् ।

# सिद्धिः ।

सिद्धिर्देवी प्रकर्तव्या सिद्धार्थकवरप्रदा । सितचन्दनगन्धाद्या सितपङ्कजभूषिता ॥ सितासनांस्थिता देवी प्रतिहारोपशोभिता ।

# ऋदिः ।

सुन्दरीं कारयेदिंद्धं पर्यङ्कासनसंस्थिताम् । दर्पणालोकसुरतां तिलकालकभूषिताम् ॥ मालाचामरशोभाढ्यां वेणुवीणासदाप्रियाम् ॥

# श्रमा ।

क्षमा तु सुमुखी कार्या योगपट्टोत्तरीयका । पद्मासनकृताधारा वरदोद्यतपाणिका ।। शूलमेखलसंयुक्ता प्रशान्ता योगसंस्थिता ।

# वीप्तिः।

तेजोऽधिका प्रकर्तव्या दीप्तिश्चन्द्रासनस्थिता ।

# रतिः।

कमनीया रतिः कार्या वसन्तोज्वळभूषणा । वृत्यमाना शुभा देवी समस्ताभरणैर्युता ॥

बीणावादनशीला च मदकर्पूरचर्चिता । दण्डाक्षसूत्रधरा च व्रतस्था योगसंस्थिता ॥

# खेता ।

श्वेता पूर्णेन्दुसदृशा श्वेतपङ्गजसंस्थिता । भद्रा ।

भद्रा सुभद्रा कर्तम्या भद्रासनम्यवस्थिता । नीलोत्पलफलहस्ता शूलसूत्राक्षधारिणी ।।

# जयाविजये।

जयां च विजयां कुर्याच्छूलपद्माक्षधारिणीम् । वरोद्यतां च सिंहस्थां सर्वकर्मप्रसाधनीम् ॥

# काली।

काली करालक्ष्पा च चण्डपाशोद्यता भवेत्।

## घण्टाकणी ।

घण्टाकर्णी प्रकर्तव्या घण्टात्रिशूलधारिणी ।

## जयन्ती ।

जयन्ती सुन्दरी कार्या कुन्तशूलासिधारिणी। खेटकव्यप्रहस्ता च पूजनीया शुभान्वितै:।।

# दिति:।

दितिर्देखनुता देवी सदा पूज्या महामुने !। दण्डासनस्थिता भद्रा सर्वाभरणभूषिता ॥ फलनीलोत्पलकरा चोत्सङ्गशिश्चभूषिता ।

## अरुन्धती ।

अक्रोधारुन्धती देवी सितवस्त्रा वतस्थिता । पत्रपुष्पोदककरा चन्दनेन सुचर्चिता ॥

## अपराजिता ।

अपराजिता च कर्तव्या सिंहारूढा महाबङा । पिनाकेषुकरा चैव खङ्गखेटकघारिणी ॥ त्रिनेत्रेन्दुजटाभारा कृतवासुकिकङ्गणा ।

(देवीपुराणे ॥)

नीलोत्पलनिमां देवीं निद्रामुद्रितलोचनाम् । नीलकुञ्चितकेशामां निम्ननाभीवलित्रयाम् ॥ वराभयकराम्मोजां प्रणतार्तिविनाशिनीम् । पीताम्बरवरेगैतां भूषणस्रग्विभूषिताम् ॥

वरशक्याकृतिं सौम्यां परसैन्यप्रभक्तनीम् । शङ्कचक्रगदाभीतिरम्यहस्तां त्रिल्लोचनाम् ॥ सर्वकामप्रदां देवीं ध्यायेत्तामपराजिताम् ।

(नारदसंहितायाम् ॥)

# सुरभिः ।

सुरभिर्गोमुखी देवी सुरूपा सर्वभूषणा । वासमुष्टिं तथा कुण्डी बिश्राणा भूतिपुष्टिदा ॥ (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

#### कुष्णा ।

अक्षस्तं च कुण्डीं च हृदयाग्रे पुटाङ्गलिम् । पञ्चाग्निकुण्डमध्यस्थां कृष्णां तामनुधारयेत् ॥ (मार्कण्डेयपुराणे ॥)

# इन्द्राक्षी ।

इन्द्राक्षीं द्विभुजां देवीं पीतवस्त्रद्वयानिताम् । वामहस्ते वज्रधरां दक्षिणेन वरप्रदाम् ॥ इन्द्राक्षीं सहयुवतीं नानाळङ्कारभूषिताम् । प्रसन्नवदनाम्भोजामप्सरोगणसोविताम् ।

(इन्द्राक्षीकल्पे ॥)

वामे माणिक्यपात्रं मधुरसमिरतं विश्वती पाणिपचे दिव्यैरकैः प्रपूर्णं धृतमणिवलये दक्षिणे रत्नदर्वीम् । रक्ताक्रीं पीनतुक्रस्तनभरिवलसत्तारहारां त्रिनेत्रां वन्दे पूर्णेन्दुविम्बप्रतिनिधिवदनामिक्कामक्रपूर्णाम् ॥ सिन्दूराभां त्रिनेत्राममृतशशिकलां खेचरीं रक्तवस्तां पीनोत्तुक्रस्तनाढ्यामिभनवविलसयौवनारम्भरम्याम् । नानालक्कारयुक्तां सरिसजनयनामिन्दुसंक्रान्तमूर्तं देवी पाशाक्कशाद्यामभयवरकरामक्रपूर्णं नमामि ॥

(कारणागमे ॥)

# तुलसीदेवी ।

भ्यायेच तुलसी देवी श्यामां कमल्लोचनाम् । प्रसन्तां पद्मकस्हारवराभयचतुर्भुजाम् ॥ किरीटहारकेयूरकुण्डलादिविभूषिताम् । भवलांग्रुकसंयुक्तां पद्मासनां

(तुल्रसीमाहारम्ये ॥)

# अश्वारुढदेवी ।

अश्वारूढां कराग्रे नवकनकमयीं वेत्रयष्टिं दधाना दक्षे वामेऽपि चैवं खल्जिनतनुल्तापाशबद्धा सुसाध्या।

देवी नित्यं प्रसमा शशधरविल्सत्केशपाशा त्रिनेत्रा दचादचानवचा सकलसुखकुलप्राप्तिहृद्यां श्रियं नः ॥

# भुवनेश्वरी।

उद्यद्भास्वत्समाभां विजितनवजपामिन्दुखण्डावनद्वां ज्योतिर्माळां त्रिनेतां विविधमणिळसत्कुण्डळां पद्मसंस्थाम् । हारप्रैवेयकाश्चीमणिगणवळयैस्संयुतामम्बराळ्या-माद्यां पाशाङ्कशाभ्यामभयवरकरां भावयेद्गौवनेशीम् । (महाळक्ष्मीरत्नकोशे ॥)

#### बाला ।

जपाकुसुमसङ्काशा फुछप्रधासनस्थिता । अक्षस्रक्पुस्तकाभीतिवरहस्ता तु बालिका ॥ (त्रिपुरसुन्दरीकल्पे ॥)

# राजमातकी।

रत्नासनां श्यामगात्री शृष्वती शुक्रजल्पितम् । अञ्जन्यस्तैकचरणां चारुचन्द्रावतसकाम् ॥

वीणामालापयन्तीं च तिलकोद्भासिफालकाम् । सौगन्धिकस्त्रक्कलिकाचूलिकां रक्तवाससम् ॥ विभूषणैर्भूषितां च मातङ्गीं प्रणमाम्यहम् । (राजमातङ्गीकले ॥)

## लक्ष्मी: ।

लक्ष्मीः पद्मासनासीना द्विभुजा काञ्चनप्रभा ।
हेमरत्नोज्वलैर्नेककुण्डलैः कर्णमाण्डिता ॥
सुयौवना सुरम्याङ्गी कुञ्चितभूसमन्विता ।
रक्ताक्षी पीनगण्डा च कञ्चकाच्छादितस्तनी ॥
शिरसो मण्डनं शङ्कचकसीमान्तपङ्कजम् ।
अम्बुजं दक्षिणे हस्ते वामे श्रीफलमिष्यते ॥
सुमध्या विपुलश्रोणी शोभनाम्बरविष्टिता ।
मेखला कटिस्त्रं च सर्वाभरणभूषिता ॥

(अंशुमद्भेदागमे एकोनपद्माशपटले ॥)

श्रियं देवी प्रवक्ष्यामि नवयौवनशालिनीम् । सुलोचनां चारवक्त्रां गौराङ्गीमरुणाधराम् ॥ सीमन्तं विबुधीशीवो (१) मणिकुण्डलधारिणीम् । श्रीफलं दक्षिणे पाणौ वामे पद्मं तु विभतीम् ॥

पद्मे पद्मां समासीनां श्वेतवस्त्रविभूषिताम् ।
कञ्चकाबद्धगात्रीं च मुक्ताहारविभूषिताम् ॥
चामरैर्वीज्यमानां च योषिद्भ्यां पार्श्वयोर्द्धयोः ।
समानैस्ताप्यमानां च भृङ्गारसिळ्ळोत्करैः ॥
(शिल्परत्नसंयोजिते कस्मिश्चिद् प्रन्थे ॥)

हरेस्समीपे कर्तव्या लक्ष्मीस्तु द्विभुजा नृप !। दिव्यरूपाम्बरधरा सर्वाभरणभूषिता ॥ गौरी शुक्काम्बरा देवी रूपेणाप्रतिमा भुवि । पृथक्वतुर्भुजा कार्या देवी सिंहासना श्रुमा ॥ सिंहासनस्थं कर्तव्यं कमळं चारुकार्णिकम् । अष्टपत्रं महाभाग ! कर्णिकायां तु सा स्थिता ॥ विनायकवदासीना देवी कार्या महाभुजा। बृह्बालं करे कार्ये तस्याश्च कमलं शुभम् ॥ दक्षिणे यादवश्रेष्ठ! केयूरप्रान्तसंस्थितम्। वामेऽमृतघटः कार्यस्तथा राजन् ! मनोहरः ॥ तस्याश्च द्रौ करौ कार्यों बिल्वशङ्कधरौ द्विज !। आवर्जितघटं कार्यं तत्पृष्ठे कुर्बरद्वयम् ॥ देज्याश्च मस्तके पद्मं तथा कार्य मनोहरम्।

(हेमादिवतखण्डे विष्णुध ।।)

पद्मपत्रासनासीना पद्मामा पद्महास्तिनी ।
हेमरत्नोज्वलं नक्षकुण्डलं कर्णमण्डनम् ॥
चन्द्रविम्बामलमुखी कर्णपूर्णायतेक्षणी ।
सुयौवना सुरम्याङ्गी कुश्चितश्रूसविश्रमा ॥
रक्तोष्ठी पीनगण्डा च कञ्चकाच्छादितस्तनी ।
हिरसो मण्डनं शङ्कचक्रसीमान्तपङ्कजम् ॥
नागहस्तसमौ बाह्र केयूरकटकोज्वलौ ।
पङ्कजं श्रीफलं चैव वामके दक्षिणेऽपि च ॥
शोभनाम्बरसंपन्ना श्रोणी च विपुला मता ।
मेखलाकटिसूत्राङ्गा लक्ष्मीर्लक्ष्मीविवर्धनी ॥

# (पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

अष्टपत्राम्बुजस्योध्वें लक्ष्मीस्तिहासने शुमे । विनायकवदासीना सर्वाभरणभूषिता ॥ जर्ष्वे हस्तौ प्रकर्तव्यौ देव्याः पङ्कजधारिणौ । वामेऽमृतघटं धत्ते दक्षिणे मातुलिङ्गकम् ॥

(रूपमण्डने ॥)

### ं प्रतिमाख्याणानि ।

# श्रीः ।

पद्मस्था पद्महस्ता च गजोत्सितघटप्रुता । श्रीः पद्ममालिनी चेत्र कालिकाकृतिरेव च ॥

ं (हेमादिवतखण्डे विष्णुध् o II)

# महालक्ष्मीः।

कोल्लापुरं विनान्यत महालक्ष्मीर्यदोच्यते । लक्ष्मीवत्सा तदा कार्या रूपाभरणभूषिता ॥ दक्षिणाधःकरे पात्रमूर्वे कौमोदकी ततः । बामोर्चे खेंटकं धत्ते श्रीफलं तदधःकरे ॥ विश्रती मस्तके लिक्नं पूजनीया विभूत्तये । (विश्वकर्मशास्त्रे ॥)

अक्षस्नक्परश्चं गदेषुकुलिशं पद्मं धनुः कुण्डिकां दण्डं शक्तिमसि च चर्म जलजं घण्टां सुराभाजनम् । शूलं पाशसुदर्शने च दधतीं इस्तैः प्रवास्त्रप्रमां सेवे सैरिभमर्दनीमिहमहालक्ष्मीं सरोजस्थिताम् ॥ (चण्डीकस्पे ॥)

#### सरस्वती ।

सरस्वती चतुर्हस्ता श्वेतपद्मासनान्विता । जटामकुटसंयुक्ता शुक्रुवर्णा सिताम्बरा ॥

# प्रतिमास्थाणानि ।

यश्चोप्रवीतसंयुक्ता रत्नकुण्डलमण्डिता । व्याख्यानं चाक्षस्त्रं च दक्षिणे तु करद्वये ॥ पुस्तकं पुण्डरीकं च श्रिनेत्रा चारुक्षणिणी । ऋज्वागता कृतास्सर्वे श्रुनिभिस्सेविता वरा ॥ एवं लक्षणसंयुक्ता वाग्देवी परिकीर्तिता ।

(अंशुमद्भेदागमे एकोनपञ्चाशपटले॥)

देवी सरस्वती कार्या सर्वाभरणभूषिता । चतुर्भुजा सा कर्तव्या तथैव च समुत्थिता ॥ पुस्तकं चाक्षमाला च तस्या दक्षिणहस्तयोः । वामयोश्व तथा कार्या वैणवी च कमण्डलुः ॥ समपादप्रतिष्ठा च कार्या सौम्यमुखी तथा ।

(हेमादिवतखण्डे विष्णुध०॥)

श्वेतपद्मासनासीनां शुक्कवर्णां चतुर्सुजाम् । जटामकुटसंयुक्तां मुक्ताकुण्डलमण्डिताम् ॥

<sup>3. &#</sup>x27;पुरुक कुण्डिका चापी'ति पाठान्तरम्। २. ' ऋग्यजुस्सामभिदतेने'ति पाठान्तरम्। ' भिदतेने'संशो गीतेनेति स्यात् ।

यक्कोपनीतिनीं हारमुक्ताभरणभूषिताम् ।
दुक् छवसनां देवीं नेत्रत्रयसमन्विताम् ॥
सदशं १ दक्षिणे हस्ते वामहस्ते तु पुस्तकम् ।
दक्षिणे चाक्षमाछा च करकं वामके करे ॥
वागीश्याकृतिराख्याता दुर्गायाकृतिरुच्यते ।
(पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

जटाज्द्रधरा शुद्धा चन्द्रार्धकृतशेखरा ।
पुण्डरीकसमासीना नीलग्रीत्रा त्रिलोचना ॥
(स्कान्दपुराणे सूतसंहितायाम् ॥)

एकवक्त्रा चतुर्हस्ता मुकुटेन विराजिता । प्रमामण्डलसंयुक्ता कुण्डलान्वितशेखरा ॥ अक्षान्जवीणापुस्तकं महाविद्या प्रकीर्तिता । वराक्षान्जं पुस्तकं च सरखती शुमावहा ॥

(रूपमण्डने ॥)

# भूमिः।

सस्याङ्करनिमा भूमिर्नीछाङकसमन्विता । करण्डमकुटोपेता सर्वाभरणभूषिता ॥

१. सुद्ज्डमिति श्रीतत्वनिषिपाठः ।

पीताम्बरधरा चैव प्रसन्नवदनान्विता ।
पद्मं वाप्युत्पछं वाथ उभयोईस्तयोर्धृतम् ॥
पद्मपीठोपरिष्टात्तु आसीना वा स्थितापि वा ।
(अंशुमद्भेदागमे एकोनपश्चाशपटछे ॥)

शुक्कवर्णा मही कार्या दिव्याभरणभूषिता ।
चतुर्भुजा सौम्यवपुश्चन्द्रांशुसदृशाम्बरा ॥
रत्नपात्रं सस्यपातं पात्रमोषधिसंयुतम् ।
पद्मं करे च कर्तव्यं भुवो यादवनन्दन ! ॥
दिग्गजानां चतुर्णां च कार्या पृष्ठगता तथा ।
सर्वोषधियुता देवी शुक्कवर्णा ततस्स्मृता ॥
(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

श्यामवर्णनिभा भास्त्रद्राजीवसमछोचना ।
हेमयह्रोपवीता च द्विभुजा च द्विनेत्रका ॥
सर्वाभरणसंयुक्ता करण्डमकुटान्विता ।
रक्ताम्बरधरा चैव दक्षहस्तोत्पछान्विता ॥
धरण्याकृतिरेवं स्याज्ज्येष्ठायाकृतिरुच्यते ।
(पूर्वकारणागमे द्वादशपटछे ॥)

# सप्तमातरः।

# सप्तमातरः।

#### सप्तमातरः।

भिश्वातस्तंप्रेवक्ष्यामि मातृणां स्थापनं परम् ।
नैर्जातस्य वधार्थाय ब्रह्मणा चापि निर्मिताः ॥
ब्रह्माणीं ब्रह्मवस्तुर्थान्महेशीमीश्वरोपमाम् ।
कुमारवच कीमारीं विष्णुवद्वेष्णवीं तथा ॥
कोधाननां तु वाराहीं वामनीं तु हलायुधाम् ।
शक्राणीं शक्रवस्तुर्याचामुण्डीमुप्ररूपिणीम् ॥
सुविकीर्णजटाभारां स्थामवर्णां चतुर्मुजाम् ।
कपालश्र्लहस्तां च चामुण्डीं कारयेत्ततः ॥
वरदामयहस्तास्तु तत्त्रदायुधधारिणः ।
तत्त्रहर्णसमायुक्ता वाहनध्वजसंयुताः ॥
चतुर्मुजास्तु सर्वाश्व निक्रनासनसंस्थिताः ।

(सुप्रभेदागमे द्विचत्वारिंशत्तमपटले ॥)

ब्रह्मेशगुह्रविष्णूनां तथेन्द्रस्य च शक्तयः । शरीरेभ्यो विनिष्कम्य तद्रूपैश्वण्डिकां ययुः॥ यस्य देवस्य यद्र्पं यथाभूषणवाहनम् । तद्ददेव हि तच्छक्तिरसुरान्योद्धमाययौ ॥ हंसयुक्तविमानाग्रे साश्चसूत्रकमण्डलुः। आयाता ब्रह्मणः शक्तिब्रह्माणी साभिधीयते ।। माहेश्वरी वृषारूढा त्रिशूलवरधारिणी । महाहिवलया प्राप्ता चन्द्ररेखाविभूषणा ॥ कौमारी शक्तिहस्ता च मयूरवरवाहना । योद्धमभ्याययौ दैत्यानम्बिका गुहरूपिणी ॥ तथैव वैष्णवी शक्तिर्गरुडोपरि संस्थिता । शक्कचक्रगदाशार्क्कखद्गहस्ताम्युपाययौ ॥ यज्ञवाराहमतुङं रूपं या बिश्रतो हरे: । शक्तिस्साप्याययौ तत्र वाराही बिभ्रती तनुम्।। नारसिंही नृसिंहस्य बिश्रती सदशं वंपुः । प्राप्ता तत्र सटाक्षेपिक्षप्तनक्षत्रसंहतिः॥ वत्रहस्ता तथैवैन्द्री गजराजोपरिस्थिता । प्राप्ता सहस्रनयना यंथा शकस्तयेव सा ॥

ततः परिवृतस्ताभिरीशानो देवशिक्तभिः । हन्यन्तामसुराश्शीष्रं मम प्रीत्याह चण्डिकाम् ॥ ततो देवीशरीरात्तु विनिष्कान्तातिभीषणा । चण्डिका शक्तिरखुप्रा शिवाशतनिनादिनी ॥

(इति मार्कण्डेयपुराणे ॥)

## त्राह्मी ।

चतुर्वक्त्रा चतुर्बाहुसंयुक्ता हेमसन्निभा । दक्षिणेऽभयशूलं च वरदं चाक्षुमालिका ॥ रक्तपद्मासनासीनां हंसवाहनकेतुकाम् । जटामकुटसंयुक्तां पीताम्बरधरां वराम् ॥ ब्रह्माणीं द्योवमाख्यातां ब्रह्मदृक्षसमाश्रिताम् ।

(अंशुमद्भेदागमे सप्तचत्वारिंशपटले ॥)

तत्र ब्राह्मी चतुर्वक्त्रा षड्मुजा हंससंस्थिता । पिक्तला भूषणोपेता मृगचमीत्तरीयका ॥ वरं सूत्रं स्तृवं धत्ते दक्षबाहुत्रये क्रमात् । बामे तु पुस्तकं कुण्डी बिश्रती चाभयप्रदा ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

चतुर्श्रजा विशालाक्षी तप्तकाञ्चनसिन्ने । वरदाभयहस्ता च कमण्डल्वक्षमालिका ।। हंसध्यजा हंसरूढा जटामकुटधारिणी । रक्तपद्मासनासीना ब्रह्माणी ब्रह्मरूपिणी ।। (पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

त्रसाणी हंसमारूढा साक्षसूत्रकमण्डलुः । स्रुचं तु पुस्तकं धत्ते ऊर्घ्वहस्तद्वये शुमा ।। (रूपमण्डने ॥)

# माहेश्वरी।

चतुर्भुजा त्रिनेता च अतिरक्तसमप्रभा ।
शूलाभयकरा सब्ये वामे वरदसंयुता ॥
जपमालासमायुक्ता जटामकुटसंयुता ।
ईश्वरेणोपमा होषा शिवा माहेश्वरी स्मृता ॥
(अंशुमद्भेदागमे सप्तचत्वारिंशपटले ॥)

माहेश्वरी वृषारूढा पश्चवक्त्रा त्रिलोचना । शुक्केन्दुमृज्वटाज्दा शुक्का सर्वसुखप्रदा ॥

षड्भुजा बरदा दक्षे सूत्रं डमरुकं तथा। शूळवण्टाभयं वामे सैव धत्ते महाभुजा॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

तिनेत्रा शुक्कवर्णा च शूलपाणिर्दृषध्वजा ।

वरदाभयहस्ता च साक्षमालकरान्विता ॥

जटामकुटिनी शम्भोभूषणी सा महेश्वरी ।

(पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

माहेश्वरी प्रकर्तव्या दृषभासनसंस्थिता । कपालग्रूलखट्वाङ्गवरहस्ता चतुर्भुजा ॥

(रूपमण्डने ॥)

# कौमारी।

चतुर्भुजा तिनेत्रा च रक्तवस्त्रसमन्विता । सर्वाभरणसंयुक्ता वाचिकाबद्धमाकुटी (१)।। शक्तिकुक्कुटहस्ता च वरदाभयपाणिनी । मयूरध्वजवाही स्यादुदुम्बरद्रुमाश्रिता ॥ कौमारी चेति विख्याता सर्वकामफलप्रदा ।

(अंशुमद्भेदागमे सप्तचलारिशपटले ॥)

कौमारी रक्तवर्णा स्यात् षड्वक्त्रा सार्कलोचना ।
रिवबाहुर्मयूरस्था वरदा शक्तिधारिणी ॥
पताकां बिभ्रती दण्डं पात्रं बाणं च दक्षिणे ।
वामे चापमथो घण्टां कमलं कुक्कुटं त्वधः ॥
परश्चं बिभ्रती तीक्ष्णं तद्धस्त्वभयान्विता ।
(विष्णुधर्मोक्तरे ॥)

कौमारी चैव कर्तव्या मयूरासनशक्तिभृत् । त्रिदण्डी काल्क्स्पा च रक्तमाल्या सकुक्कुटा ॥ (देवीपुराणे ॥)

कुमारसदृशा कन्या वर्णवाहनकेतुभिः । वासिकाबद्धमकुटा (१) शक्तिकाङ्कृशधारिणी ॥ रक्तवस्त्रा महावीर्या हारकेयूरभूषणी । वरदाभयहस्ता च कौमारी कुङ्कुमप्रभा ॥ (पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

कुमाररूपा कौमारी मयूरवरवाहमा । रक्तवस्त्रधरा तद्वच्छूठशक्तिगदाधरा ॥ (स्रपमण्डने ॥)

#### प्रतिमास्रक्षणानि ।

# वैष्णवी ।

शक्क चक्रधरा देवी वरदाभयपाणिनी ।
सुस्तना चारुवदना श्यामाभा च सुलोचना ।।
पीताम्बरधरा देवी किरीटमकुटान्विता ।
राजवृक्षं समाश्रित्य गरुडध्वजवाहिनी ॥
वैष्णवी पीठगा देवं (१) विष्णुभूषणभूषिता ।
(अंशुमद्भेदागमे सप्तचत्वारिंशपटले ॥)

वैष्णवी तार्क्ष्यगा श्यामा घड्भुजा वनमालिनी। वरदा गदिनी दक्षे विश्वती चाम्बुजस्नजम्॥ शक्क्षचकाभयान्वामे सा चेयं विलसद्भुजा। (विष्णुधर्मोत्तरे॥)

सुसिद्धा वैष्णवी कार्या शङ्खचक्रगदाम्बुजा। वनमालाकृतापीडा पीतवस्त्रा सुशोभिता॥ (देवीपुराणे॥)

पद्मपत्रविशालाक्षी स्थामवर्णा महाबला ।
शङ्कचक्रगदापद्मधरबाहुचतुष्टयी ।।
गरुदध्यजसंयुक्ता बैष्णवी विष्णुभूषणी ।
(पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

वैष्णवी विष्णुसदशी गरुडोपरि संस्थिता। चतुर्बाहुश्व वरदा शङ्खचऋगदावरा॥

(रूपमण्डने ॥)

# वाराही ।

वराहवक्तसद्दशा प्रलयाम्बुदसिनमा ।

करण्डमकुटोपेता विद्रुमाभरणान्विता ॥

हलं च वरदं सब्ये वामे अभयशक्तिके ।

करपद्रुमं समाश्रित्य गजध्वजसवाहिनीम् ॥

वाराही चेति विख्याता नाम्ना सर्वफलप्रदा ।

(अञ्जमद्भेदागमे सप्तचत्वारिंशपटले ॥)

कृष्णवर्णा तु वाराही सूकरास्या महोदरी । वरदा दण्डिनी खक्नं विश्वती दक्षिणे सदा ॥ खेटपाशाभयान्वामे सैव चापि लसक्कुजा । . (विष्णुधर्मोक्तरे ॥)

कृष्णा पीताम्बरा शाङ्गी सर्वसम्पत्करी नृणाम् । पवित्रालङ्कतोरस्का पादनूपुरसंयुता ॥

सब्येऽभयहळं चैव मुसळं वर(द)मन्यके । वराहवक्त्री वाराही यमभूषणभूषणी ॥

(पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

वाराहीं तु प्रवक्ष्यामि महिषोपिर संस्थिता ।
वराहसदशी देवी घण्टाचामरधारिणी ॥
गदाचक्रधरा तद्ववद्दानवेन्द्रविघातिनी ।
तोकानां च हितार्थाय सर्वव्याधिविनाशिनी ॥
(रूपमण्डने ॥)

वैवस्वती प्रकर्तव्या दुईरा महिषोपिर ।
सूकरास्या कपालेऽसृक् पिबन्ती दण्डधारिणी ॥
(देवीपुराणे ॥)

# चामुण्डा

चतुर्भुजा तिनेत्रा च रक्तवर्णीर्ध्वकेशिका ।
कपालशूलहस्ता च वरदाभयपाणिनी ॥
शिरोमालोपवीता च पद्मपीठोपरि स्थिता ।
व्यात्रचर्माम्बरधरा वटवृक्षसमाश्रिता ॥

चामुण्डीलक्षणं ह्येवमेकबेरे च तत्समम् । वामपादस्थिता स्सर्वास्सव्यपादप्रलम्बिताः ॥

(अंशुमद्रेदागमे सप्तचत्वारिंशपटले ॥)

चामुण्डा प्रेतगा रक्ता विक्रतास्याहिभूषणा । दंष्ट्रोप्रा श्लीणदेहा च गर्ताक्षी भीमरूपिणी ।। दिग्बाहुः क्षामकुक्षिश्च मुसलं कवचं शरम् । अङ्कृशं विश्रती खङ्गं दक्षिणे त्वथ वामतः ॥ खंटं पाशं धनुर्दण्डं कुठारं चेति विश्रती ।

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

दीर्घजिह्वोर्घ्वकेशा च कृष्णका कृष्णदंष्ट्रिका ।
निर्मांसा व्यावृतमुखी चण्डी खण्डेन्दुमण्डिता ॥
काली कपालमाला च शवारूढा कृशोदरी ।
कौशिकारोहिणी वासी चामुण्डा गृधकेतुका ॥
मांसखण्डसुसंपूर्णं कपालं वामपाणिमाक् ।
शूलाही दक्षिणे चेव विद्विमिकरस्थकः ॥
व्याव्रचर्मम्बरा काली तिनेत्री शङ्ककुण्डली ।
लोकानां मातरस्सतमातरः कथिता इमाः ॥
(पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

## इन्द्राणी ।

चतुर्भुजा तिनेत्रा च रक्तवर्णा किरीटिनी। शक्तिवज्रधरा चैव वरदाभयपाणिनी॥ सर्वाभरणसंयुक्ता गजध्वजसवाहिनी। इन्द्राणी चेति विख्याता कल्पद्रुमसमाश्रिता॥ (अंशुमद्भेदागमे सप्तचलारिंशपटले॥)

ऐन्द्री सहस्रदृक्सीम्या हेमाभा गजसंस्थिता । वरदा सूत्रिणी वज्रं बिश्रत्यूर्प्वं तु दक्षिणे ॥ वामे तु कल्कं १ पात्रं त्वभयं तदधःकरे (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

एन्द्री सुरवराध्यक्षा गजराजीपरि स्थिता । वज्राङ्कराधरा देवी हारकेयूरभूषिता ॥ (देवीपुराणे ॥)

वज्रहस्ता गजारूढा छोचनद्वयसंयुता । वस्त्रालङ्कारसंपना गजेन्द्रध्वजवाहना ॥ वरदाभयशक्त्यासबाङ्ककेन्दु२ प्रकीर्तिता । (पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

१. कमछमिति श्रीतत्वनिधिपाठः । २. बाहुकैन्द्रीति स्यात् ।

इन्द्राणी चेन्द्रसदशी वज्रश्र्लगदाधरा। गजासनगता देवी लोचनैर्बहुमिर्वता॥

(रूपमण्डने ॥)

#### वीरभद्रस्थागम्।

चतुर्मुजं त्रिनेत्रं च जटामकुटमण्डितम् ।
सर्वाभरणसंयुक्तं श्वेतवर्णं वृषध्वजम् ॥
शूळं चाभयहस्तं च दक्षिणे तु करद्वयम् ।
गदावरदहस्तं च वामपार्श्वे करद्वयम् ॥
श्वेतपद्मासनासीनं वटवृक्षसमाश्रितम् ।
वीरभद्रमिति ख्यातं ब्राह्मीरूपं ततः शृणु ॥
(अंशुमद्वेदागमे सप्तचलारिशपटले ॥)

वीरेश्वरश्व भगवान्त्रशास्त्रढो धनुर्धरः । वीणाहस्तित्रग्रूला च मातृणामप्रतो भवेत् ॥ मध्ये च मातरः कार्या अन्ते तेषां विनायकः । (स्त्पमण्डने ॥)

१. बीणात्रिश्लहस्तबेति स्यात्।

# ज्येष्ठा ।

## ज्येष्ठा ।

#### ज्येष्टा

हिशुजाजनसङ्काशा लम्बोष्ठा तुङ्गनासिका।
लम्बमानस्तना कुक्षो नीलं वा रक्तवाससी।।
लस्यलं दक्षिणे हस्ते पीठे वामकरस्थितः।।
भद्रपीठस्थिता वापि हिपादं चैव लम्बिनिः।।
सर्वाभरणसंयुक्ता वाचिकाबद्धमाकुटी (१)।
काकथ्वजसमायुक्ता सालका तिलकान्विता।।
तस्या दक्षिणपार्श्वे तु कृषो वै कृषवाहनाः।
हिशुजो दक्षिणे हस्ते दण्डं वामे तु सूत्रकम्।।
लम्बयेहक्षिणं पादं वाममुक्तुटिकासनम्।
श्वेतवर्णमहाकाया सर्वाभरणभूषिता।।

'वामे तु करकं न्यसेदि'ति पाठान्तरम्। २. लम्बितामिति स्यात्।
 'वृषास्यं वृषमं तथे' ति सुप्रमेदवचनानुसारेण वृषमानन इति स्यात्।
 एतदारभ्य दुकूलवसनान्वितेखन्तानां सर्वेषामि विशेषणानां वृषान्वयौचित्यासुक्षित्रतया विपरिणामस्समीवीनः। ४. सुविधृगिति पाठान्तरम्।

किरीटमकुटोपेता दुक्लवसनान्विता ।

वृषं वै दक्षिणे त्वेवं वामे त्वग्निमथोच्यते ॥

सुस्तना यौवनाङ्गा च सर्वाभरणभूषिता ।
कृष्णाङ्गननिभा रक्तवस्त्रेणैव तु भूषिता ॥

करण्डमकुटा द्वयक्षी वामप......न्वता ।

सब्येनोत्कुटिकासीना हस्तादुत्पलधारिणी ॥

(अंग्रुमद्भेदागमे एकोनपञ्चाशपटले ॥)

अथातस्तंप्रवक्ष्यामि ज्येष्ठायास्थापनं परम् । आदिशक्तेस्तमुत्पना पश्चादुदिधिसंभवा ।। उदधौ मध्यमाने तु चोत्थिता सा गजानन !। कालाजनिभा देवी सर्वाभरणभूषिता ॥ कररूढा कलेपरनी सुखरना दुहितातनुः २ । जानुपार्थे मणिवीथ दृषास्यं दृषमं तथा ॥ दृषभो रक्तवर्णस्तु मणिः काजनसप्रभा । रूपाण्येतानि कृत्वा तु प्रतिष्ठां सम्यगाचरेत् ॥

(सुप्रभेदागमे पवचत्वारिंशपटले॥)

एतत्पबमाव्कान्तरे न । २. 'सरारूढा कछेः पत्नी सुवासीना हिता तन्नु'रिति पाठान्तरम् ।

तुङ्गनासा च छम्बोष्ठी छम्बमानस्तनोदरी । आछोहिता स्मृता होषा ज्येष्ठाऽछक्ष्मीरिति श्रिये ॥ उत्पळाभयहस्तेयं द्विभुजा बीरवन्दिता । (विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

पीनोर्वी १ पीनगण्डा च पीनस्तनभरोदरी ।
नीलकालकसीमन्ता सधिमाल्लिशिरोरुहा ॥
क्रिग्धाञ्जनिमा रक्ता बिम्बोष्ठी तुङ्गनासिका ।
द्विमुजा च द्विनेत्रा च कुमुदं दक्षिणे करे ॥
कन्यापुत्रान्विता देवी दक्षिणेऽदक्षिणेऽपि च ।
देव्या बाहुसमं कुर्यात् कन्यकापुत्रकी क्रमात् ॥
पुत्रो वृषभवक्त्रस्तु दिभुजौ च द्विनेत्रकौ ।
प्रेष्ठाया आकृतिहोंवं पद्मजाकृतिरुच्यते ॥
(पूर्वकारणागमे द्वादशपटले ॥)

ज्येष्ठाभेवः ।

रक्तज्येष्ठा च नीला च भूतलार्पितपादका । भूतलं सृशते दोर्म्या द्विसुजा वीरवन्दिता ॥

(विष्णुधर्मोत्तरे ॥)

१. 'पीनोरू 'रिखर्थः ।

சேட்டையின் பெயர்—முகடி தௌவை கலதி மூதேவி காக்கைக்கொடியாள் கழுதைவாகனி சேட்டை கெடலணங்கு சேட்டை பெயரே.

(சேர் தன் நிவாகாம், தெய்வப்பெயர்தொகுதி.)

மூதே**வி**யின்பெயர்—கழுதையூர்தி காக்கைக்கொடி. யாண்முகடி தௌவை கலதி மூதேவி.

மற்று மூதேவியின் பெயர்—சிர்கேடி கேட்டை கெட லணங்கேகவேணி சேட்டையென விளம்புவர்.

மூதேவியூர் தி படை கொடியின் பெயர்—வாகனங் கழுதை படை துடைப்பங் காகங்கொடியெனக் கழுறல் வேண்டும்.

(பின்கலங்கண்டு, பெயர்பிரிவு வாணவர்வகை.)

சேட்டை யிந்திரைக்கு மூத்தாள் சீர்கேடி சிறப்பிலாதா வீட்டிய வேகவேணி நெடுங்காகத்துவசமுற்றுள் கேட்டையே கெடலணங்கு கழுதைவாகனி கேடெல்லா மூட்டிய கலதி தௌவை முகடி மூதேவியாமே.

(சூடாமணிநிகண்டு, தெய்வப்பெயர்த்தொகுதி)

#### ग्रुभमस्तु



| PAGE.                                                              | PAGE.                                                 |
|--------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|
| Abanindranath Tagore 100                                           | Ādivarāha, same as Bhū-                               |
| Abhanga 57                                                         | varāha 132                                            |
| Abhaya-hasta 14, 53, 57, 58, 65, 80, 81, 87, 89, 97, 98, 100, 102, | Agamas 50, 78, 110, 132, 137, 175, 342, 381           |
| 105, 127, 128, 136, 143, 151,                                      | Agastya 267                                           |
| 152, 158, 161, 165, 206, 213,                                      | Aghōraśivāchārya 53                                   |
| 219, 221, 240, 248, 271, 286,                                      | Agla 331 f.n.                                         |
| 319, 322, 338, 339, 341, 344,                                      |                                                       |
| 346, 355, 358, 359, 360, 361,                                      | Agni 7, 60, 76, 125, 144, 283,                        |
| 362, 366, 371, 372, 383, 384, 385, 386, 387, 389, 393              | 292, 303, <b>3</b> 04, 350, <b>3</b> 5 <b>7</b> , 399 |
| Abhicharika, a variety of                                          | Agni-Durgā 342, 343                                   |
| image of Vishnu, 84 f.n., 85,                                      | Agni-kundas 360, 370                                  |
| 90, 95, 96                                                         | Agnimatha (?) 394                                     |
| Achyuta 230, 232, 233                                              | Agnipurāna 125, 131, 134, 181,                        |
| Adhama, form of image, 80, 83,                                     | 186, 195, 200, 201, 216, 219,                         |
| 84, 86, 89, 90, 91, 94, 95, 96,                                    | 221, 223, 241                                         |
| 98, 109                                                            | Agni-tattva 399                                       |
| Adharma 295                                                        | Agniyākāri 398                                        |
| Adhirājas, kirīţa-makuţa for, 29                                   | Ahankāra 293                                          |
| Adbirājas, karaņda-makuta                                          | Ahimsā 266                                            |
| for, 30                                                            | Ahirbudhnya-samhitä 234, 291 f.n.                     |
| Adhirājas, queens of, wear kēśa-bandha 30                          | Aihole 108, 113                                       |
| Adhirājas wear kuntala 30                                          | Airāvata 46, 111                                      |
| Adhōkshaja 230, 232                                                | Airyaman 311                                          |
| Adimúrti 261, 262, 263                                             | Aiśyarya 234, 236, 237                                |
| Adifakti 342                                                       |                                                       |
| •                                                                  |                                                       |
| Adisesha 93, 95, 104, 107, 108, 109, 110, 114, 115, 132, 133,      | Ajitā 362                                             |
| 184, 139, 140, 141, 143, 154,                                      | Ajmere 254                                            |
| 169, 261, 262, 263, 264                                            | Ājñā 329                                              |
| Aditi 74, 75, 161, 163, 299                                        | Ajñāna 295                                            |
| Āditya-purāņa 266                                                  | Ājyapātra 11, 250                                     |
| Ādityas 74, 75, 95, 299, 307,                                      | Ākāśa 61, 398                                         |
| 309, 810, 311, 317                                                 | Ākāśarūpiņi 398                                       |
|                                                                    |                                                       |

| PAGE.                                                                                                                                  | PAGE.                                                                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Akshamālā, 13, 54, 56, 57, 58, 81, 202, 253, 255, 256, 258, 266, 310, 316, 320, 321, 335, 357, 359, 360, 361, 366, 368, 370, 372, 377, | Añjali-hasta 16, 91, 108, 113, 133, 134, 139, 141, 144, 153, 166, 169, 176, 178, 194, 204, 211, 259, 263, 265, 268, 285, 286, |
| 378, 383, 384, 387                                                                                                                     | 288, 323, 370<br>Ankuśa 1, 2, 8, 49, 52, 54, 55, 56,                                                                          |
| Akshara 335<br>Alaka-chūdaka 27, 30                                                                                                    | 57, 58, 59, 63, 65, 66, 144, 257, 258, 287, 288, 291, 292, 294,                                                               |
| Alakshmi 390                                                                                                                           | 335, 338, 339, 343, 345, 346,                                                                                                 |
| Alamba 283                                                                                                                             | 347, 355, 357, 361, 365, 366,<br>371, 372, 378, 386                                                                           |
| Älidhäsana, 19, 134, 141, 154, 158, 161, 169, 263, 269, 357, 358, 365                                                                  | Annapūrņā 12, 370                                                                                                             |
| Alvārs 390                                                                                                                             | Antarātman 145                                                                                                                |
| Ambā 358                                                                                                                               | Antariksha-löka 162, 166                                                                                                      |
| Ambikā         196 f. n., 358           Amrita         251, 284, 285                                                                   | Anugraha 398                                                                                                                  |
| Amrita 201, 204, 200                                                                                                                   | Anuśāsana-parvan 227                                                                                                          |
| trmitten Presie                                                                                                                        | Aparājita 362, 369                                                                                                            |
| Amisa 36, 119, 120, 382                                                                                                                | Apsaras 94, 95, 308 f.n., 370                                                                                                 |
| Amsumadbhedagama 306, 318<br>321, 373, 377, 384, 394                                                                                   | Āramuļa, in Travancore.<br>manufacture of metal                                                                               |
| Anāhata 329                                                                                                                            | mirrors in, 12                                                                                                                |
| Anandakumāraswāmi, Dr 221                                                                                                              | Archalogical Survey of                                                                                                        |
| Auanta 200, 257, 258                                                                                                                   | Mayūrabhañja, 19, f.n., 301                                                                                                   |
| Anantāsana, description of,. 19                                                                                                        | Archælogical Survey of<br>Western India, Belgaum                                                                              |
| Anantaśayana       114         Anasūya       251, 252         Andhakāra       382                                                      | and Kaladgi 174                                                                                                               |
| Anasūya 251, 252                                                                                                                       | Ārdra, nakshatra, 85, 90                                                                                                      |
| Andhakāra 382                                                                                                                          | Arikesari-Parakrama Pandyadeva,                                                                                               |
| Andhakāsura 379, 380, 381, 382                                                                                                         | 64, 210                                                                                                                       |
| Angada 242, 344                                                                                                                        | Arishța 197                                                                                                                   |
| Angulas, a measure 21, 23, 28                                                                                                          | Arishta        197         Artha        306         Ariñjigai        390         Arjuna       210, 211, 273                   |
| 31, 92, 163, 164, 186, 189,                                                                                                            | Ariñjigai 390                                                                                                                 |
| 190, 201, 203, 239                                                                                                                     |                                                                                                                               |
| Angulfya 59                                                                                                                            | Aruņa 283, 312, 313, 316, 317                                                                                                 |
| Ängur       279         Animändarya       251                                                                                          | 334                                                                                                                           |
| ' '' '                                                                                                                                 | Arundhati 369 Arva 335                                                                                                        |
| Animals in the hands of images 11                                                                                                      | Arya 385 Aryaman 77, 309, 311                                                                                                 |
|                                                                                                                                        | Aryaman 77, 509, 511 Asanamūrti 78                                                                                            |
| Aniruddha 212, 230, 232, 233, 234, 236, 237, 238, 240                                                                                  | Asanas 17-21, 85, 889                                                                                                         |

|                                                | PAGE.                  | PAGE.                                                           |
|------------------------------------------------|------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| Ashtami tithi                                  | 90                     | Ayudhas, Ayudha-purushas, 63,                                   |
| Asi, same as khadga,                           |                        | 91, 93, 95, 97, 105, 107, 109,                                  |
| Ashta-tāla measure                             | 288                    | 110, 111, 112, 113, 115, 156,<br>167, 288, 293                  |
| Aśōka tree                                     | 277                    | Bádámi, 104, 140, 157, 159, 172,                                |
| Aśrama                                         | 348, 397               | 174, 255, 287                                                   |
| Asuras, 35, 36, 115, 120,                      | 121, 122,              | Badarayani 124                                                  |
| 123, 126, 127, 131,                            | 144, 146,              | Badara tree 276                                                 |
| 147, 149, 152,162, 163,                        | 167, 171,              | Badari 274                                                      |
| 172, 216, 217, 304, 334<br>348, 351, 352, 353, | , 340, 340,<br>356 357 | Baga, same as Bagho 311                                         |
| 346, 331, 302, 303,                            | 379, 380               | l                                                               |
| Asura · māyā                                   | 381                    |                                                                 |
| Asûyā                                          | 381                    | Balà 234, 237                                                   |
| Aśvarūdhadevi                                  | 371                    | Bálá 333, 372                                                   |
| Aśvattha                                       | 362                    | Balabhadra 200                                                  |
| Aśvatirtha                                     | 182                    | Bålachandra 48, 59, 60                                          |
| Asvins 75, 94, 305                             | , 314, 315             | Bala-Ganapati, description of, 52                               |
| Atasi                                          | 345, 346               | Báļáji 270                                                      |
| Ātma-mūrti                                     | 400                    | Bāla-Krishņa 215                                                |
| Atman                                          | 294                    | Balapramathani 364, 400                                         |
| Atharvana-veda                                 | 73                     | Balarāma, 3, 20, 195, 200, 201,                                 |
| Atichandika                                    | 357                    | 202, 212, 239, 240                                              |
| Ātma-vidyā                                     | 382                    | Balavan 48, 49                                                  |
| Atri                                           | 251                    | Balavikarnikā 363, 399, 400                                     |
|                                                |                        | Bali, 161, 162, 163, 166, 167, 171,                             |
| Aurņavābha<br>Āvaraņa 247                      | 248, 249               | 172, 173, 174, 176, 180f. n., 397 Bali-pitha 332                |
| Avarana-dévatás                                |                        | Bali-pitha, 332 Bambajāla-Sūtta 301                             |
| Avataras of Vishpu 32,                         | 103, 119,              |                                                                 |
| 120, 124, 127, 128,                            | 156, 189,              | Bāṇa, 6, 49, 53, 54, 56, 65, 144, 172, 186, 189, 202, 223, 256, |
|                                                | 247                    | 257, 258, 261, 269, 278, 289,                                   |
| Āvēša, definition of,                          | 119                    | 292, 293, 342, 343, 346, 347,                                   |
| ,, of Parasurāma                               | 120                    | 356, 357, 359, 363, 364, 369                                    |
| Avidya 293                                     | , 295, 382             | 386, 388                                                        |
| Avighna                                        | 48                     | Bellary 103, 279                                                |
| Avyanga, same as ahy                           | anga, 308              | Bělűr, 143, 177, 178, 243, 259                                  |
| f.n., 314                                      | , 315, 316             | Benares 271 Bengal 100, 142, 359                                |
| ,,                                             | 308 f.n.               |                                                                 |
| Ayōdhya                                        | 188                    | Bbadra 368                                                      |

| PAGE.                                 | Page.                                                                |
|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| Bhadrakālī 196 f. n., 357             | Bhrigu 80, 82, 83, 84 f. n., 86, 88,                                 |
| Bhadrapitha, description of, 20       | 89, 91, 93, 95, 96, 109, 121,                                        |
| Bhadrasana 17, 18, 368, 393           | 181, f. n., 182, 262, 321                                            |
| Bhaga 309, 310, 311                   | Bhringi 37                                                           |
| Bhagavad-gitā 211                     | Bhū 330, 331                                                         |
| Bhāgavata-purāņa 123, 124, 127,       | Bhujanga-valaya, an ornament                                         |
| 128, 180, 185, 186, 195, 216,         | of Siva, description of, 23, 271                                     |
| <b>266</b>                            | Bhúlóka 162, 166                                                     |
| Bhagavatī 361                         | Bhūmideví 13, 80, 82, 86, 87, 88, 89, 90, 93, 94, 99, 100, 102, 106, |
| Bhairava 9, 381, 382                  | 107, 108, 109, 111, 113, 115,                                        |
| Bhairaví 366                          | 132, 133, 134, 136, 139, 144, 151,                                   |
| Bhakti 215                            | 153, 209, 240, 242, 264, 375, 376,                                   |
| Bhakti-Vighnésvara, descrip-          | 378<br>Bhūta-gapas 37, 362, 398                                      |
| tion of, 52                           | 701 44 444                                                           |
| Bhāradvāja 355                        | Bhúta-máta 362<br>Bhúta-tanmátrás 293                                |
| Bharata 194, 195                      |                                                                      |
| Bharata-śāstra 218 f.n.,              | Bhuvanësa-Gapapati 58 Bhuvanësvari 371                               |
| Bhāratī 335                           | Bhuvaraha, description of, 132                                       |
| Bhāshā 335                            | Bijakshara 290, 330                                                  |
| Bhāskararāya 294                      | Bilva 20, 374                                                        |
| Bhauma 300, 305, 319, 320, 323        | Bindu 330                                                            |
| Bhavāni 340                           | Birudas 214                                                          |
| Bhavishyat-purana 47, 301, 303,       | Bōdhāyana-Grihya-Sutras . 390                                        |
| f.n., 304, 305, 306, 308 f.n., 314    | Bombay 142, 172                                                      |
| Bhēri 167                             | Bombay School of Sculpture. 63                                       |
| Bhima 399                             | Brahmā 11, 13, 29, 45, 73, 76, 81,                                   |
| Bhimā 334                             | 82, 83, 86, 88, 89, 90, 91, 93, 94,                                  |
| Bhindi 289                            | 95, 111, 112, 122, 123, 124, 125,                                    |
| Bhishma-parvan of Mahabharata         | 126, 128, 129, 130, 131, 137,                                        |
| 275                                   | 138, 139, 140, 144, 145, 146,                                        |
| Bhōga, variety of image of            | 149, 157, 165, 170, 171, 178, 179, 180, 289, 252, 253, 254,          |
| Vishņu, 79                            | 262, 263, 264, 265, 266, 335,                                        |
| Bhogasanamúrti 87, 88, 106            | 336, 347, 350, 355, 356, 372,                                        |
| Bhōgaśayanamúrti 92, 94, 112          | 377, 379, 382, 383                                                   |
| Bhogasthanakamurti 81, 82, 83, 97, 98 | Brahmachárin 238                                                     |
| Bhramaras 334                         | Brahma-pada 85, f. n.                                                |
| 701                                   | Brāhmaņas 76, 130, 181, 182, 184, 249 f. n., 261                     |
| Duramari 334                          | 237 1. 11., 201                                                      |

| Page.                                                                                    | PAGE.                                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| Brahmanaspati 45, 46                                                                     | Chakrattāļvār 290<br>Chakravarttins 29 f. n., 30                             |
| Brahmāni 381, 383, 384, 389                                                              | Chakravarttins 29 f. n., 30                                                  |
| Brahmāṇḍa 168, 169, 336                                                                  | Chālukya 2, 7, 23, 103, 104, 141,                                            |
| Brahmānda-purāna 60, 61, 171                                                             | 219, 255, 312, 315                                                           |
| Brahmāsana 85                                                                            | Chamara 107, 165, 242, 243, 259,                                             |
| Brahmāsana          85           Brahma-sūtras          92                               | 289, 290, 316, 347 f. n., 367,                                               |
| Brahmavaivarta-purāna 45, 46,                                                            | 374                                                                          |
| 195                                                                                      | Chāmuṇḍā 21, 364, 380, 381, 383, 386, 389                                    |
| Brāhmi 335                                                                               | Chanda 351                                                                   |
| Brihad-brahma-samhitā 78 235                                                             | Chanda        351         Chandā        357         Chanda-nāyikā        357 |
| Brihad-dharma-purăņa 265                                                                 | Chanda-nāyikā 357                                                            |
| Brihat-samhitā 201, 202, 219, 228                                                        |                                                                              |
| Brihaspati 45, 46, 121, 300, 305,                                                        |                                                                              |
| 320, 323                                                                                 | Chandavatī 357<br>Chandikā 333, 346                                          |
| Buddha 25, 102, 120, 123, 216,                                                           | Chandogrā 357                                                                |
| 218, 219, 220, 221, 265, 273,                                                            | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                      |
| 301 Buddhi 44, 48, 62, 293                                                               | Chandra 82, 83, 86, 88, 89, 94, 95, 138, 139, 165, 171, 173, 174,            |
| Buddhism 219                                                                             | 300, 318, 319, 320, 359, 399                                                 |
| Buddhist period, vajra re-                                                               | Chandrajñāna 19                                                              |
| presented in, 8, 219, 273                                                                | Chandrakalā 345                                                              |
| Budha 300, 305, 320, 323                                                                 |                                                                              |
| Burgess 8 f. n., 79                                                                      |                                                                              |
| Calcutta Museum 175, 179                                                                 |                                                                              |
| Chakra 1, 4, 53, 64, 80, 81, 86,                                                         | 1                                                                            |
| 89, 95, 97, 99, 100, 101, 102,                                                           | Chara-rāśi, same as chara-<br>bhavana 85, 85 f. n., 90                       |
| 104, 105, 108, 109, 119, 113,                                                            | Obstannimástimaintensk 175 005                                               |
| 120, 127, 128, 132, 135, 136,                                                            | Chauri 140, 361                                                              |
| 144, 150, 152, 153, 155, 156,                                                            | Chennakésavasvāmin temple 177,                                               |
| 158, 161, 164, 165, 167, 170, 175, 177, 178, 179, 195, 201,                              | 243, 244                                                                     |
| 204, 209, 210, 223, 228, 229,                                                            | Chhandas 249 f. n.                                                           |
| 230, 231, 236, 239, 240, 243,                                                            | Chhannavira 31                                                               |
| 248, 250, 253, 254, 255, 256,                                                            | Ohhāya 307, 314                                                              |
| 257, 258, 261, 262, 267, 268, 260, 271, 275, 276, 287, 287, 287, 287, 287, 287, 287, 287 | Chihna 336                                                                   |
| <b>269</b> , 271, 275, 278, 286, 287, 288, 290, 291, 292, 295, 310,                      | Ohinmudra, same as vyākhyāna-                                                |
| 317, 330, 339, 341, 342, 343,                                                            | mudrā and sandaršanamudrā                                                    |
| 345, 346, 347, 356, 357, 358,                                                            | 14, 16, 111                                                                  |
| 380, 384, 385                                                                            | Chiranjivi 119                                                               |
| Chakra-purusha 290                                                                       | Chitraratha 184                                                              |

|                  | PAGE.                                   | PAGE.                                                       |   |
|------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------|---|
| Chōļa            | 390, 391                                | Dattātrēya, 104, 123, 181,                                  |   |
| Conjeevaram      | 104, 105, 269                           | 251, 252, 253, <mark>254, 25</mark> 5                       |   |
| Crusaders        | 5                                       | Dayā 233, 266                                               |   |
| Cupid, Indian,   | 210                                     | Deogarh 110                                                 | ) |
| Dadikkombu 10    | 7, 108, 157, 158,                       | Déva-ganas, same as Dévas 105,                              |   |
|                  | 160, 269                                | 360, 379, 380<br>Děvaki 195, 196                            |   |
| Daityas 1        | 98, 199 <b>,</b> 217, 218               |                                                             |   |
| Daivika-pada     | 85 f.n.                                 |                                                             |   |
| Daivika-Vasudév  | n 240                                   | Dēvanāgari 331<br>Dēvas 35, 36, 115, 140, 171, 360          | - |
| Dakshina         | 145                                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                       |   |
| Dākshiņāchāra    | 101                                     | Dēvatas 308, f.n. Dēvī, 14, 43, 54, 55, 101, 137,           |   |
| Dakshināmurti,   | viņā in the hand                        | 141, 142, 143, 144, 204, 205,                               | • |
|                  | of, 9                                   |                                                             | , |
|                  | 53, 343, 346, 353,                      | 333, 336, 337, 338, 339, 340,                               | , |
|                  | 157, 365, 366, 387                      | 341, 345, 346, 348, 349, 350,                               |   |
| Dambôdbhava      | 274<br>395, 396, 397                    | <b>353, 354, 357, 361, 372, 378,</b>                        |   |
| Dussaha          | 395, 396, 397                           | 390, 394,                                                   |   |
| Dāmödara 229, 2  | 32, 233, 234, 237,                      | Devi-bhāgavata 260                                          |   |
|                  | 238                                     | Dēvīmāhātmya 333, 336, <b>337</b> , 378, 385, 388,          |   |
|                  | 125, 171, 172                           | Dhammilla 27, 30, 107                                       | , |
| Danda 167, 212   | 3, 248, <b>257</b> , 258,               |                                                             |   |
| 287, 288, 289, 3 | 302, 303 f.n., 305,<br>, 315, 320, 321, |                                                             |   |
| 323, 357, 361,   | 368, 386, 388                           | Dhanus, 5, 49, 54, 65, 95, 111, 170,                        | , |
|                  | 14, 16, 48, 58, 67                      | 186, 189, 202, 223, 256, 257, 261, 269, 278, 290, 292, 342, | , |
| Dandanāyaka      | 303 f.n., 304                           | 343, 346, 356, 357, 359, 386,                               |   |
| Dandasana        | 369                                     | 388                                                         |   |
| Dandi            | 305                                     | Dhanvantarin 123, 251                                       |   |
|                  | 7, 58, 59, 63, 64,                      | Dharma 123, 265, 266, 306                                   |   |
| DEDGE 00, 00, 0  | 65, 66, 67                              | Dharmarāja 42                                               |   |
| Darbha           | 144                                     | Dharma-éastras 23                                           | ) |
| Darbhi           | 57                                      | Dhātā 336                                                   | j |
| Dantavakra       | 147                                     | Dhātri 309, 310                                             | ) |
| Darpana, descrip | tion of, 12                             | Dhěnuka 197                                                 | 1 |
| Daśaratba        | 187                                     | Dhf 335                                                     |   |
| Daśatāla, measur | e, 190                                  | Dhruva-beras of Vishņu 79                                   |   |
| Daśāvatāra Cave  | 1                                       | Dhúmraka 48                                                 |   |
| Dasavataras of   | Vishpu, chapter                         | Dhvaja 58, 287, 289, 346, 857,                              | ! |
| on,              | 119                                     | 388                                                         | j |

| PAGE.                                | PAGE.                                                       |
|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Dhyaja-Ganapati, description         | Freemasons 331 f.n.,                                        |
| of, 58                               | Gada 2, 4, 52, 55, 87, 95, 98, 66,                          |
| Dhyāna 135, 220, 247                 | 100, 302, 103, 108, 109, 110                                |
| Dhyāni-Buddha 265°                   | 11 <b>17 115, 138,</b> 155, 156, 167                        |
| Dig-gajas 376                        | 170, 175, 176, 177, 228, 229.                               |
| Dikpālakas 94, 244                   | 230, 231, 236, 240, 242, 253,                               |
| Dindi 306                            | 254, 256, 257, 258, 261, 268,                               |
| Dindigul 107, 157                    | 269, 286, 287, 288, 289, 291, 292, 293, 310, 319, 320, 322, |
| Dipti 368                            |                                                             |
| Diti 145, 147, 379                   | 385, 389                                                    |
| Divya-prabandhas 268                 | Gådhi 182                                                   |
|                                      | Gaja-hasta, same as danda-                                  |
| Dundubhi , 351, 352                  | hasta 16                                                    |
| Duratyaya 335                        | Gajakarna48,49                                              |
| Durgā 4, 11, 43, 93, 196 f. n., 202, | Gajanana39, 46                                              |
| 333, 334, 341, 342, 345, 352,        | Gajendra 266, 267, 269,                                     |
| 354, 356, 357, 391                   | Gana-Gopala 207, 208                                        |
| Durgama 334                          | Ganapati, same as Ganesa 2, 32                              |
| Dvāpara-yuga 41, 266, 333            | 35, 39, 44, 45, 46, 48, 49, 51,                             |
| Dvaraka 198                          | 56, 57, 59, 60, 61, 62, 64, 65,                             |
| Dvārapālakas 37, 48, 307             | 6 <b>7, 93, 361, 388,</b> 389                               |
| Dvibhanga 49, 530                    | Gapapati, Bāla, 52                                          |
| Dwarf incarnation of Vishnu 123      | ,, Taruna, 52                                               |
| Earth-goddess 260                    | " Lakshmi 53                                                |
| Eastern and Indian Archi-            | ., Mahā 53                                                  |
| tecture, of Fergusson 79f. n.,       | ,, Pingala 53                                               |
| Egyptian Tau 331                     | ,, Uchchhishta 53                                           |
| <b>Ekadanta</b> 39, 46, 47, 60, 61   | Ūrdhva 53                                                   |
| Ēkavēņi 395                          | ,, <u>-17-1944</u>                                          |
| Ekavira 335                          | ,,                                                          |
| Elephant-headed 43                   |                                                             |
| Elura cave temples by Bur-           | ,, Dhvaja 58                                                |
| gess 8f. n.,                         | " Unmatta-uchchhi-                                          |
| Ellora 78, 107, 112, 157, 158, 174,  | shţa 58, 63                                                 |
| 213, 313, 389                        | ,, Haridra same as                                          |
| <b>Emusha</b> 128                    | Ratri 56                                                    |
| Fergusson 79 f. n.,                  | ,, Kēvala 63                                                |
| Flowers in the hands of god-         | ., Śakti 53                                                 |
| desses 13, 14                        | Ganas 41, 45, 380                                           |

| PAGE.                                                       | Page.                                                      |
|-------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| Gandharvas 267, 269, 308, f. n.                             | Haihayas 185                                               |
| 362                                                         | . mara, o, 194, 100, 201, 212, 239.                        |
| Gandhamādana mountain 274                                   | <b>248, 258, 292, 365, 388</b>                             |
| Ganesha Ratha 170                                           | Halabidu 66, 155, 208, 210, 214,                           |
| Ganga, same as the Ganges, 41, 178, 180, 272                | 252, 264, 278, 279<br>Hamsa 323, 383                       |
| Garuda 91, 93, 95, 102, 104, 105,                           | Hanuman 16, 187, 190, 191, 192.                            |
| 107, 108, 113, 146, 150, 154,                               | 193, 194, 195                                              |
| 156, 166, 175, 178, 204, 240,                               | Hara 271                                                   |
| 243, 253, 254, 255, 257, 258, 259, 262, 265, 267, 268, 269, | Hara, 86, 97, 98, 103, 106, 109,                           |
| 283, 284, 285, 286, 287, 306,                               | 111, 236, 306, 344, 370, 371                               |
| 384                                                         | Harasiddhi 342, 343                                        |
| Garuda-Purāņa 129                                           | Hari, 125, 181, 195, 200, 222, 230,                        |
| Gauri, 48, 333, 336 337, 340, 360,                          | 232, 243, 271                                              |
| 361                                                         | Harihara 270, 271                                          |
| Gayā 216                                                    | Hari-hara-pitāmaha, 238, 255, 256                          |
| Gāyatri 248                                                 | Haridrā-Gaņapati 59                                        |
| Ghanță 9, 10, 114, 294, 346, 347,                           | Harivamsa 195                                              |
| 356, 357, 365, 368, 387, 388<br>Ghantakarni. 368            | Harsha 233 Hasta, a measure 21                             |
|                                                             | TT 1                                                       |
| and on the believed                                         | Havis 145 Havya-kavya 145                                  |
| Girija-Narasimha 149, 150, 154<br>Gōkarna 48, 49            | Hayagriva 125, 126, 260, 261                               |
| ~ 400                                                       | Head-gear, varieties and descrip-                          |
| 0-1-1                                                       | tions of, 23-31                                            |
| Gorochana 357                                               | Hêramba 46, 47, 57, 65                                     |
| Govardhana 197                                              | Hēti 289                                                   |
| Govardhana-dhara-Krishna 214                                | Himalayas 45, 273, 334                                     |
| Govinda, 130, 229, 231, 234, 237,                           | Himavan 351                                                |
| 243                                                         | Hindu Mythology, by<br>Kennedy, 39, 200 f. n.              |
| Grahas 318, 322, 323                                        | Kennedy, 39, 200 f. n.                                     |
| Grahapati 320                                               | Hiranyagarbha 336, 337                                     |
| Gudimallam 11, 22, 312                                      | Hiranyaksha, 131, 132, 133, 144,                           |
| Guhāgraja 46, 47                                            | 147, 379<br>Hiranyakasipu, 145 146, 147,                   |
| Gunas 284, 293                                              | Hiranyakasipu, 145 146, 147, 148, 149, 152, 153, 154, 155, |
| Gupta period, Yajñopavita found                             | 157, 159, 260, 292, 379                                    |
| in, 23                                                      | History of Fine Arts in                                    |
| Gupta-rūpi Dēvī 334                                         | India and Ceylon, V. A.                                    |
| Guru 176, 323                                               | Smith, 241                                                 |

|                                         | PAGE.                                 |                                         | PAGE.                             |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------|
| Homajakalika (?)                        | 310                                   | Japamālā                                | 363                               |
| Hoysalesvara temple                     | , 66, 214,                            | Jarasandha                              | 198                               |
|                                         | 252, 278                              | Jata 180.                               | 250, 254, 291                     |
| Hoysala, 99, 176, 17                    | 7, 209, 214,                          | Jatabhara                               | 347, 369                          |
| 220, 227, 243, 3                        | 1                                     | Jața-makuța 27, 28                      |                                   |
| Hōtṛi                                   | 145, 147                              | 113, 135, 150, 1                        | 86, 254, 345,                     |
| Hrada                                   | 217                                   | 359, 362, 377, 3                        |                                   |
| Hrishikēśa, 229, 239                    |                                       | 7                                       | 390                               |
|                                         | 39, 293, 336                          | Jata-mandala                            | 247, 276                          |
| Hűhű                                    | 267                                   | Jațilavarman Pi<br>Pandyadeva           | arantaka                          |
| Ikshukōdaņḍa<br>Ikshvāku                | 210                                   |                                         | 391                               |
|                                         | 184                                   | Jayā 37, 102, 147,<br>Jaya-Durgā        | 342, 344                          |
| Iluppai, wood for a                     | naking  <br>20 f.n. i                 | Javanti                                 | 369                               |
| India Museum                            | 175                                   | Jbansi district                         | 110                               |
|                                         |                                       | Jina                                    | 217                               |
| Indra 35, 42, 43, 76, 122, 153, 161, 16 | 77, 111, 121,  <br>5 199 197          | Jñána                                   | 234, 236, 237                     |
| 284, 350, 351, 3                        |                                       | Jñana-mudra                             | 17, 114, 366                      |
|                                         | 380, 381, 388                         | Jnana-muuta<br>Jnana-sakti              | 354                               |
| Indradyumna                             | 267                                   | Jnana-svarupi                           | 235                               |
| Indrākshī                               | 370                                   | Jñanendrivas                            | 293                               |
| Indriyas                                | 293                                   | Jühu                                    | 250                               |
| Indukari                                | 241                                   | Jupiter                                 | 318                               |
| Ishtis                                  | 249 f.n.                              | Jválas                                  | 4, 32                             |
| Īśvari                                  | 336                                   | Jyeshthadevi, same                      |                                   |
| Itihāsas                                | 77                                    | shmi, 335, 363                          | , 390, 391 392,                   |
| Jagannātha                              | 273, 376                              | 393, 394, 395,                          | 396, 397, 398,                    |
| Jagati, a layer of a pi                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                         | 399                               |
| Jaimini                                 | 250                                   | Kadrū                                   | 283, 284                          |
| Jainas                                  | 220                                   | Kailasa 40,6                            | 0, 78, 180, 213,                  |
| Jalamayi                                | 399                                   | ł                                       | 330, 379                          |
| Jala-rüpiņī                             | 398                                   | Kallasabathasvami                       |                                   |
| Jalaśāyin                               | 263, 264, 265                         | I Kantadda aria                         | 3, 94, 109, 110, 2, 113, 147, 264 |
| Jamadagni                               | 181, 184, 185                         | <b>I</b>                                | 350, 399                          |
| Jāmbavān                                | 167, 171                              |                                         | 395                               |
| Jambu                                   | 52                                    |                                         | 395                               |
| Janalôka                                | 130                                   | TYGORETHAN LIESTON                      | 43, 335, 359                      |
| Janärddana                              | 230, 232, 336                         | *************************************** | 366, 385                          |
|                                         | #0U, #0#, 00C                         | \ Traises                               | 555, 656                          |

| PAGE.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | PAGE.                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Kalavikarana 399                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Kapila 123, 125, 247, 248, 257,                             |
| Kalavikarnika 363, 398, 399                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 395                                                         |
| Kalayavana 198                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Kapilapatni 395                                             |
| Kalhára 53                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Kappé chennigarāya 243, 244,                                |
| Kali 9, 363, 368, 398, 399                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 259                                                         |
| Kalindi 212                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Karanda-makuta 27, 29, 66, 67,                              |
| Kaliya 197, 212, 213                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 101, 139, 151, 190, 193, 204,                               |
| Kaliyahi-marddaka-Krishna                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 288, 306, 338, 341, 375, 383, 388, 394                      |
| 212, 213                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Karavira 375                                                |
| Kaliyuga 41, 221, 222, 266, 333                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Kariyarada 266                                              |
| Kalki avatāra of Vishņu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Karkataka 85 f.n.                                           |
| 120, 123, 221, 265                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Karma 294                                                   |
| Kalleśvara temple 102                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Karmēndriyas 293                                            |
| Kalpa 124, 125, 129                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Karnatadésa 312                                             |
| Kalpa-sutras 249 f.n.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | Karnikāra flower 320                                        |
| Kalpaka 56, 88, 165, 169, 179, 385, 388                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Karpūra 368                                                 |
| Kalpaka-latā 53                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Kartavirya 181                                              |
| Kámá or Kámaděva 199, 210, 381,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Kartikéva 304                                               |
| 382                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                             |
| Kamadhénu 335                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Karungali, wood for making kür-<br>māsana, 20               |
| Kamala 336, 373                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Kashaya 219                                                 |
| Kamalaksha 13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Kastūri 368                                                 |
| Kamandalu 11, 58, 81, 111, 138,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Kasyapa 75, 145, 147, 182, 283                              |
| 163, 166, 202, 247, 253, 255,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 284, 379                                                    |
| 256, 257, 310, 316, 320, 323,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Kataka-hasta 14, 15, 82, 88, 91,                            |
| <b>343</b> , <b>357</b> , <b>359</b> , <b>360</b> , <b>361</b> , <b>370</b> ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 92, 93, 97, 98, 100, 103, 106,                              |
| 377, 384 <i>Kāmikāgama</i> 293                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 109, 111, 114, 138, 192, 205,                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 207, 265, 338, 341                                          |
| Káminí 82, 89                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Kati-bandha 25                                              |
| Kamsa 195, 196, 197, 198                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Kātyavalambita hasta 14, 16, 80, 81, 97, 99, 101, 151, 239, |
| Kanadhúma 121<br>Kanchi 268                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 248                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Katyayani 347, 350, 351, 352, 353                           |
| Kańkaņa 23, 371, 374                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Kaumārī 380, 381, 387                                       |
| Kantha, layer of a pitha 20<br>Kanti 233, 319                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Kaumodaki 310, 375                                          |
| Kantī       233, 319         Kantimaņdala       306, 315                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Kaupina 163                                                 |
| The state of the s | Kauravas 199, 210                                           |
| Kapala 11, 13, 358, 362, 363, 364, 388                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | Kausika 182, 251, 252                                       |
| 000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                             |

| PAGE.                                                           | Page.                                                          |
|-----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| Kauśiki 184                                                     | 111, 112, 114, 115, 128, 180,                                  |
| Kaustubha mani, jewel on the chest of Vishnu, 25, 26, 191,      | 189, 191, 193, 203, 209, 227, 236, 242, 262, 273, 307, 319     |
| 242 Kautuka-béra 93, 95, 168, 202, 204, 223, 240                | 314, 323, 349, 356, 371, 384,<br>385<br>Kirti 233, 366         |
| Kavacha 386                                                     | Kishkindha 83                                                  |
| Kāvēripākkam 318                                                | Kolhapura 375                                                  |
| Kēdārēśvara 203                                                 | Krauncha 62                                                    |
| Kennedy, Vans 39, 182 f.n.,<br>200 f.n.                         | Kṛishṇa, 9, 45, 46, 77, 119, 120, 123, 195, 273, 301, 336, 376 |
| Kěša-bandha 27, 30                                              | Kṛishṇā 370                                                    |
| Kēsara flowers 277                                              | Krishnadevarāya 179                                            |
| Kēśava 176, 228, 229, 230, 231,                                 | Krishnājina 276, 358                                           |
| 233, 234, 237, 238, 243                                         | Kritamālā river 125                                            |
| Kēśi 197                                                        | Kritayuga 266                                                  |
| Kēṭṭai 395                                                      | Kṛiyā 233                                                      |
| Kētu 300, 305, 318, 322, 323                                    | Kriyākramadyōti 53, 54                                         |
| Kēvala-Gaņapati 63                                              | Krōlha 381, 382                                                |
| Kēvala-Narasimha 19, 150, 155,                                  | Kshamā 62, 367                                                 |
| 156                                                             | Kshatriyas, 60, 181, 182, 184, 238                             |
| Keyura 23, 86, 97, 98, 103, 111,                                | Kshudhā 335                                                    |
| 236, 242, 371, 374                                              | Kshēmankarī 342                                                |
| Khadga 2, 5, 49, 95, 112, 113, 144,                             | Kubēra 48, 306, 350                                            |
| 158, 170, 186, 212, 223, 248, 256, 257, 258, 261, 269, 287,     | Kucha-bandha 23, 101, 378                                      |
| 288, 289, 292, 293, 295, 320,                                   | Küdalagar temple 79                                            |
| 322, 342, 343, 344, 345, 346, 347, 355, 356, 357, 358, 359,     | Kukkuta, animal in the hand of<br>Subrahmanya, 11, 387, 388    |
| <b>362, 364, 365, 369, 386, 388</b>                             | Kulöttungachöladeva 300                                        |
| Khatvanga 1, 2, 7, 256, 365                                     | Kulöttunga-chöla-Märttändälaya<br>300                          |
| Khēṭaka 1, 2, 5, 49, 144, 158, 170,                             | Kumāra 361, 380, 387                                           |
| 223, 256, 257, 261, 269, 292, 320, 322, 336, 342, 343, 345,     | TT 11 1 T                                                      |
| 346, 347, 355, 357, 358, 359,                                   | Kumuda 20, 319, 322                                            |
| 362, 365, 369, 375, 386, 388                                    | Kumuda 20, 319, 322 Kunda 323                                  |
| Kikațas 216                                                     | Kundalas, same as karna-                                       |
| Kinnaras 82, 88, 95                                             | kundalas, 24, 86, 109, 111, 152,                               |
| Kirița-makuța, 27, 29, 91, 92, 97, 98, 100, 101, 103, 106, 109, | 163, 170, 201, 241, 265, 306, 344, 359, 371, 377, 386          |

|                                         | PAGE.         |                      | PAGE.                  |
|-----------------------------------------|---------------|----------------------|------------------------|
| Kundalini                               | 328, 329      | Linga-purāna 35,     | 129, 131, 395          |
| Kuņil                                   | 205           | Lingodbhavaműrti     | 135                    |
| Kunta                                   | 292, 369      | Lōbha,               | 381                    |
| Kuntala                                 | 27, 30        | Lõkapālas            | 153                    |
| Kūrma 123,                              | 127, 160, 265 | Mada                 | 381                    |
| Kurma-purāņa                            | 146, 147, 381 | Madana Gopāla,       | 210                    |
| Kurmasana                               | 17, 18, 20    | Mada-Śakti           | 278                    |
| Kurokshétra                             | 182, 210      |                      | 29, 231, 233,          |
| Kuśa 147, 163, 1                        | 188, 284, 285 |                      | 137, 238, <b>24</b> 3, |
| Kusumbha                                | 182           |                      | 264                    |
| Kuthara                                 | 59, 365       |                      | 229, 231, 234          |
| Kuvalaya                                | 198           |                      | 237, 238, 243          |
| Labha                                   | 62            | Madhváchárya         | 77                     |
| Ladduka                                 | 55            | Madhyama, a class of |                        |
| Lajjá                                   | 233           | 81, 86, 88, 90, 91,  | 110, 112               |
|                                         | 187, 190      | Madbyama-daśa-tāla   | •                      |
| Lakshmana 191, 1                        |               |                      | 01, 203, 239           |
| Lakshmi 13, 30, 50,                     | 87, 88, 89,   | Mādhyaudiuassavana   |                        |
| 90, 92, 94, 99, 10                      |               | Madras 97, 98, 10    | 00. 103. 107.          |
| 106, 107, 108, 11<br>151, 160, 161, 209 |               |                      | 92, 268, 279           |
| 259, 263, 264, 32                       |               | Madras Museum, 1     | 12, 143, 160,          |
| 336, 372, 373, 374,                     |               | 205, 2               | 07, 213, 316           |
| Lakahmi-Ganapati                        | 53, 64,       | Madura 79, 1         | 07, 158, 391           |
| Lakshmi Narasimha                       | 160           | Maga-Brāhmaņas       | <b>299</b> , 301       |
| Lakshmi-Narayana                        | 258, 259,     | Magha month          | 290                    |
| Lalità                                  | 333, 359,     | Magi of Persia       | 299                    |
| Lalitāsāhasranāma                       | 294           | Mahabalipuram 78     |                        |
| Lambodara                               | 46, 57, 50    | 140, 170, 1          | 72, 173, 194           |
| Lanchhanas                              | 151, 254      |                      | 75, 124, 131           |
| Lanka                                   | 187           | 147, 185 f.n., 2     |                        |
| Lava                                    | 188           | Mahābuddhi           | 61                     |
| Linga 114, 193, 19                      | 4, 273, 362,  |                      | 40, 121, 400           |
|                                         | 375           | Maha-Ganapati        | 53, 55                 |
| Linga at Gudimallam                     | . ram         |                      | 35, 337, 375           |
| in the hand of the                      | image         | Mahā Lakshmi 333, 3  | 007                    |
| of Siva on the linga                    | 11            | Mahāmāri             | 335                    |
| Linga, Yajñouavita                      |               | Mahāmāyā             | 335                    |
| found on the image                      | 22            | Mahāpaţţikā, layer o | i a pitha 20           |

|                   | F                             | AGE. |                                   | PAGE.            |
|-------------------|-------------------------------|------|-----------------------------------|------------------|
| Mahāvāņi          | •••                           | 335  | Manmatha 276, 277                 |                  |
| Mahāvidyā         | •••                           | 335  | Manmathanath Dutt                 | 185 f n          |
| Mahēndra          | 182,                          | 186  | Mannar                            | 204              |
| Mahéndra-parva    |                               | 119  | Mannárköyil                       | 79               |
| Mahésyara         | 380,                          | 383  | Manonmani 29, 340, 365            |                  |
| Mahēśvarī         | 380, 381, 383,                |      | Manonmayi                         | 398              |
| Mahishāsura S     | 33, 346, 348,                 | 349  | Mantramahārņava                   | 54, 56, 65       |
| 350, 351, 3       | 35 <mark>2, 353, 3</mark> 54, | 356  | Mantramahōdadhi                   | 53               |
| Mahishāsura-ma    |                               |      | Mantras 145, 249 f.n., 3          |                  |
|                   | 346,                          | 347  |                                   | 329, 345         |
| Mahishi           | •••                           | 349  | Mantra-śastras                    | 328              |
| Mahishmati        | 348,                          |      | Mantra-svarūpa                    | 294              |
| Maitrēya          | •••                           | 217  | Manus 123, 124, 125               | , 126, 309       |
| Makara            | 85 f.n., 102,                 | 277  | Manusha-pada                      | 85 f.n.          |
| Makaradhvaja      | ***                           |      | Manusha-Väsudēva                  | 239              |
| Makarakundala     |                               |      | Marichi                           | 15, 19           |
|                   | 244,                          |      | Mārkaņdēva 80, 82, 83,            | 84 f.n., 86,     |
| Makara-kūţa       | •••                           | 28   | 88, 89, 91, 93, 95, 96,           |                  |
| Makarasana        | •••                           | 17   |                                   | , 396, 397       |
| Masuța            | 64, 152, 173,                 |      | Mārk indēya-purāna 251            |                  |
| Mala              | 294,                          | 400  | Mark-Mason                        | 337, 378         |
| Malabar, glass    |                               |      | Mars                              | 331 f. n.<br>318 |
| used in temple    |                               | 12   | Märttikävata                      |                  |
| Malabar coast, po |                               | 0.4  | Mathura                           | -                |
| lobes of ladius   | 14                            | 24   |                                   | 197, 198         |
| Malabar           | •••                           | 287  | Mātrikā deities 330, 381          | -                |
| Malitamma         | •••                           | 261  | Mātsarya<br>Matsya-purāņa 39, 41, | 381              |
| Mamsa             | •••                           | 365  | maisya-paraija 39, 41,            | 308, 319         |
| Manas             | •••                           | 293  | Matsyāvatāra 120, 123,            | •                |
| Mandala           | •••                           | 307  | D1405) 4140414 120, 120,          | 265              |
| Mandapa           |                               | 300  | Mātulunga                         | 336              |
| Mandara mount     |                               |      | Mauli, Sanskrit for               | head-gear.       |
| Māndhātri         | •••                           | 123  |                                   | 26               |
| Manes             | •••                           | 125  | Maya                              | 351              |
| Mangala           |                               | 362  | Māyā 38, 82, 88, 91, 9            | 3, 94, 109,      |
| Mangaliśa         | •••                           |      | 110, 112, 113, 147,               | 294, 336,        |
| Maņipūra          |                               | 329  |                                   | 355              |
| Man-lion or Nar   | asimba                        | 123  | Māyāvatī                          | 199              |

|                           | PAGE.          | !                                           | PAGE.         |
|---------------------------|----------------|---------------------------------------------|---------------|
| Mēlha                     | 233            | Nāga-pāśa                                   | 345, 346      |
| Mēdha-bhillas             | 238            | Nāgaļāpuram                                 | 142, 179      |
| Mēdinīdēvī                | 247            | Nagendranath Vasu                           |               |
| Mělchěri                  | 313            |                                             | 03 f. n., 305 |
| Mercury                   | 318            | Nagesvarasvamin temp                        | ole 64        |
| Mēru                      | 330            | Naginis                                     | 141           |
| Měsha                     | 85 f. n.       |                                             | 217, 218      |
| Mihir Yast                | 301            | Inches from J. L.                           |               |
| Mitra 301, 302, 309       |                | kara-kundala<br>Naksbatra                   | 24, 373       |
| Mō laka 50, 56, 57, 5     | 8, 59, 61,     |                                             | 85, 90        |
|                           | 63, 65, 66     | Nāma<br>Namuchi 1                           | 160           |
| Modakapātra               | 67             |                                             | 66, 171, 173  |
| Mōhinī                    | 362            |                                             | 54, 355, 356  |
| Mõksha                    | 46, 328        | Nanda-gōpāla                                | 333           |
| Mongoloid features        | 100            | Nandi                                       | 37            |
| Mriga, animal in the hand |                | Nandikė svara                               | 392           |
| 26 1 1 1                  | 11             | Nangapuram                                  | 390, 391      |
| Muchukunda                | 198 :          | Napumsaka                                   | 289           |
| Můděví                    | ,              | Nara 123, 273, 27                           |               |
| Mudgara 52, 57,           |                | Narada 38, 82, 83, 88,                      |               |
| Mudras, varieties of,     |                | 123, 138, 153, 27                           |               |
| Mugadi                    | 395            | Nārada-pāñcharātra-sa                       |               |
| Muir 45, 75, 122 f.n.     |                | <b>37</b>                                   | 233           |
| Műladhára                 | 328, 329       | Narasimha, an avatāra                       |               |
| Mulaikkachchu             | 378            | 123, 145, 146, 149<br>230, 232, 238, 256, 2 |               |
| Muraļi                    | 9,10           | Narasimhavarman II                          | -             |
| Műrtis                    | 340            | Narayana 29. 74, 123,                       |               |
| Mūrtīśvara                | 399, 400       | 184, 185, 229, 231,                         | 939 934       |
| Musala, 25, 134, 201,     |                | 236, 237, 238, 258,                         |               |
| 291, 292, 365,            |                |                                             | 4, 275, 276   |
| Mushtaka                  | 198            | Narendras, queens of,                       | Wasr          |
| Mushți, a measure         | 21             | kuntalas                                    | 29 f.n., 30   |
| Musical instruments, rep  |                | Narmadā                                     | 218, 349      |
| tions in the hands of     |                | Nataraja                                    | 340           |
| Muttra                    | 8—10 :<br>99 : | Nava-Durgās                                 | 342, 356      |
| Mysore 65, 143, 175,      |                |                                             | 5, 318, 323   |
| MIJSOID UU, 120, 110,     | 279            | Navanita-nritta-Krishp                      |               |
| Naga 139, 141, 142, 294   |                | Navārdha-tāla                               | 189           |

|                                              | PAGE.         | PAGE                                      |
|----------------------------------------------|---------------|-------------------------------------------|
| Nāyakas                                      | 107, 158      | 258, 261, 268, 269, 287, 288,             |
| Negapatam                                    | 65            | 291, 321, 342, 357, 358, 359,             |
| Nidhi                                        | 321           | 360, 362, 365, 368, 373, 384,<br>385, 388 |
| Nidrādēvī                                    | 335           | Padmā 336, 373                            |
| Nighanțu                                     | 395           | Padmakalpa 123                            |
| Nikshubhā 302, 305,                          | 314, 315,     | •                                         |
| 47-1                                         | 316, 317      | Padmanābha 229, 232, 233, 234<br>237, 238 |
| Nila                                         | 379<br>335    |                                           |
| Nilakantha<br>Nilakantha                     | 335 $$ 342    | Padmapitha 97, 98, 306, 321, 376, 389     |
| Nilakaņţhi                                   |               | Padma-purāņa 61, 144, 148, 230,           |
| Níla-Jyöshthá                                |               | 231, 354                                  |
| Nīlāyatakshiyamman te<br>Nīlōtpala 13, 14, 8 | 3, 93, 101,   | Padmāsana 17, 18, 19, 20, 49, 54,         |
| 102, 133, 136, 151,                          |               | 56, 57, 59, 66, 85, 87, 103, 150,         |
| 209, 345, 368, 369,                          |               | 156, 160, 170, 172, 219, 221,             |
|                                              | 393, 394      | 228, 247, 253, 254, 341, 367,             |
| Nirdősha                                     | 234, 237      | 371, 372, 386, 389                        |
| Nirguṇa                                      | 327           | Paila 250                                 |
| Nirrita                                      | 383           | Paisacha-pada 84, 85 f.n., 90             |
| Nirukta                                      | 249 f.n.      | Paiśunya 381                              |
| Nishādas                                     | 283           | Palāśa 383                                |
| Niśumbha                                     | 333           | Pāli 301                                  |
| North Arcot district                         | 143, 179      | Pallava 2, 97, 106, 172, 313              |
| Nritta-Ganapati                              | 59, 66        | Pallava Architecture by Rae, 79f.n.       |
| Nṛivarāha or Bhūvarāh                        | a 132,        | Pālūr 287                                 |
|                                              | 133, 135      | Pañchajana 3                              |
| Nuggehalli 177, 179,                         |               | Pānchajanya, śankha of                    |
|                                              | 262, 279      | Vishnu 3, 87, 198                         |
| Nüpura anklets                               | 388           | Pāncharātrāgama 77, 234, 292              |
| Olai, ear ornament                           | 25            | Pañcha-tāla, measure 133, 163             |
| Ōmkāra                                       | 130           | Pandavas 199, 210                         |
| Öshadhi                                      | 399           | Pandharinātha 271                         |
| Õshadbi-patra                                | 376           | Pandharipura 271, 272                     |
| Ornaments of images                          | $22 \cdot 23$ | Pan type of face 100, 317                 |
| Padma 13, 14, 49, 67                         |               | Pāndya 64, 267, 279, 391                  |
| 103, 108, 133, 134,                          |               | Pāṇiyāṅga 308                             |
| 155, 156, 159, 167, 177                      |               | Parabrahman 46, 291                       |
| 228, 229, 230, 231, 241, 252                 |               | Parāšakti 398                             |
| 241, 253, 254, 255,                          | 200, 201,     | I mrabagni 000                            |

| PAGE.                                                       | PAGE,                                                       |
|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Parāšara 217                                                | Pināka 369                                                  |
| Parasiva 400                                                | Piņdas 135                                                  |
| Parasu 2, 6, 32, 49, 52, 56, 57, 60,                        | Pingala, 303, 304, 305, 307, 309,                           |
| 64, 65, 67, 81, 186, 220, 292,                              | 312, 314, 315, 317                                          |
| 293, 345, 346, 347, 386, 388                                | Pingala-Ganapati 53, 56                                     |
| Parasurāma 60, 120, 123, 181,                               | Piśāchas 362                                                |
| 185, 186, 189                                               | Pitāmbara 383                                               |
| Parasurēmēsvara temple 312                                  | Pitha 19, 241, 256, 332                                     |
| Paravāsudēva 234, 236, 239, 240, 241                        | Prabhamandala 103, 106, 107,                                |
| 241<br>Pārishadas 267                                       | 241, 312, 318                                               |
| Pārshņikas 30                                               | Prabhāvaļi, 66, 98, 102, 103, 156, 220, 244, 254, 316       |
| Parsis 308 f.n., 311                                        | Prachanda 357                                               |
| Pārthasārathi 201, 210, 211                                 | Pradakshina 62                                              |
| Párvati 36, 38, 39, 40, 41, 42, 43,                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                     |
| 44, 45, 46, 60, 61, 111, 327,                               | Pradyumna, 199, 230, 232, 233, 234, 236, 237, 238, 239, 247 |
| 334, 360, 378, 379                                          |                                                             |
| Pāśa 1, 2, 8, 32, 52, 53, 54, 55,                           | Prāgjyōtisha 355<br>Prahlāda 121, 147, 148, 379             |
| 56, 57, 58, 59, 63, 64, 65, 66,                             | Prajapati 76, 124, 127, 129                                 |
| 67, 145, 167, 210, 248, 253,                                | Prākāra 48                                                  |
| 257, 258, 287, 288, 289, 291,                               | Prakriti 235, 293, 295, 335                                 |
| 292, 293, 294, 310, 338, 339, 342, 347, 356, 357, 358, 361, | Pralaya 335                                                 |
| 362, 364, 365, 366, 371                                     | Pralayavarāha 132                                           |
| Pasupati 399                                                | Prāṇa 399                                                   |
| Pātāļa 130, 142, 163, 176, 381,                             | Prāṇāyāma 328                                               |
| 386, 388, 400                                               | Prasanna-Ganapati 57, 58, 66                                |
| Pātāla-khanda of Pādma-purāņa                               | Prātassavana 249 f.n.                                       |
| 230, 231                                                    | Prātišākbyas 45                                             |
| Patākā-hasta 213 f.n., 258                                  | Pratishthāna 251                                            |
| Patra 336, 358, 365, 375, 385, 388                          | Pratyushā 307, 313, 314, 315                                |
| Patras 369                                                  | Pravargya 145                                               |
| Patrakundala 24, 25                                         | Prāyanīya-ishti 249 f. n.                                   |
| Patrakúţa 28                                                | Prāyaśchitta 145                                            |
| Patrapațța 27, 30                                           | Prētas 362                                                  |
| Paţţikā, layer of a piţha 20                                | Prétasana, description of 21                                |
| Pattisvaram, temple at 66                                   | Prishtha-karpa-bhaga 361                                    |
| Pavitra 163                                                 | Priti 233, 277, 278                                         |
| Pâyasa 52                                                   | Prithu 128                                                  |
| •                                                           | •                                                           |

|                 | PAGE.                         |                      | PAGE.            |
|-----------------|-------------------------------|----------------------|------------------|
| Prithvi         | 399                           | Rājuī 302, 303 f.n., | 305, 307, 313,   |
| Prithvi-mayi    | 398                           |                      | 315, 316, 317    |
| Pulastya        | 350                           | Rākshasa 35, 36, 1   | 25, 166, 173,    |
| Pundalik        | 271, 272                      |                      | 261, 308 f.n.    |
| Pujakamunis 81, | 83, 84, 89, 91,               | Raktabāhu            |                  |
| <b>,</b>        | 95, 170                       | Rakta-Chamunda       | 20.5             |
| Pűjári          | 392                           | Rakta-Jyeshtha       | 207              |
| Purāņas 36, 39, | 77, 82, 114, 148,             | Rakta-pātra          | 000              |
|                 | 299, 381                      | Rāma 77, 119, 123,   | 181, 185, 186,   |
| Puri            | 273                           | 187, 188, 189, 190,  | 198, 203, 376    |
| Pūris           | 28                            | Rāmachandra          | 186              |
| Pūrņa-pātra     | 347 f.n.                      | Rāmānujāchārya       | 78, 270          |
| Purūravas       | 182                           |                      | 128, 187, 188    |
| Purusha         | 123, 247, 275                 | Rambhā               | 361              |
| Purushõttama    | 230, 231, 232                 | Rāmēšvaram           | 193, 194         |
| Purva-Kāraņāga  | ma 319, 340,                  | Ranganātha           | 269, 273         |
|                 | 85, 386, 388, 394<br>309, 310 | Rasātala             | 397              |
| Púshan          | 27, 30                        | Rathas               | 357              |
| Pusbpa-pațța    |                               | Rati 199 f.n., 233   |                  |
| Pushparāga      | 26, <b>307</b>                | Itali 100 I.I., 100  | 368              |
| Pushpa-vastra   |                               | Ratnakundala         | 24, 25, 244, 323 |
| Pushți          |                               | Ratnakūta            | 28               |
| Pustaka 11, 13  | 3, 253, 266, 321,             | Ratnamukuta          | 54, 366          |
| 3               | 35, 372, 378, 384<br>196, 197 | Ratna-pātra          | 376              |
| Pütana          | 196, 197<br>79 f.p.           | Ratna-patta          | 27, 30           |
| Rae             | 100                           | Rātri                | 233              |
| Rāghavarāma     |                               | Rātri-Gaņapati, s    | ame as Haridrā-  |
| Raghu           | •••                           | Ganapati             | 59               |
| Raghurāma       | 119, 120, 189                 | Raudri               | 363, 398, 399    |
|                 | 305, 318, 322, 323<br>306     | Rāvana               | 187              |
| Raivata         |                               | 1 = 1-1-23           | 106              |
| Rājakēsarivarm  | 050                           |                      | 184              |
| Rājamatangi     | •••                           |                      | 184, 185         |
| Rajaputana      | 114, 254                      | •                    | 309              |
| Rajas           | 293, 335, 336<br>ka 337       |                      | 202, 240         |
| Rājasa-guņātmi  | 100 (AZ                       |                      | 181 f.n., 182    |
| Rāja-vriksba    |                               |                      | 367              |
| Rājña           | 304                           | Talan.               |                  |

|            | PAGE                                                       | . PAGE.                                                     |
|------------|------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|
| Rigvēda    | 73, 74, 217, 249 f.n                                       | . Śakti-Gaņēśa, or Śakti-                                   |
| Ŗik        | 249 f.u                                                    |                                                             |
| Ripumāri   | i-Durgā 342, 34                                            | 5 Šakti-maya-vyūha 234, 235,                                |
| Rishis, 6  | 50, 80, 81, 8 <mark>2,</mark> 88, 95, 96                   | 238, 261, 276                                               |
|            | 23, 124, 126, 138, 139                                     | Sakti-pithalaya 332                                         |
| 273, 27    | 349, 365, 395, 396, 396, 396, 396, 396, 396, 396, 396      | <del>-</del>                                                |
| Rishabha   |                                                            |                                                             |
| Ritu       | 308 f.n                                                    | Damarada 1001 E11 EEU 1.H.                                  |
| Ritumat    | 266                                                        |                                                             |
| Röhini     | 195, 240, 319                                              | 5454-4                                                      |
| Rudra      | 29, 40, 76, 95, 309, 310                                   | ~                                                           |
| MUUIN      | 335, 336, 337, 351                                         |                                                             |
| Rudra-che  |                                                            |                                                             |
| Rudraksh   | • •                                                        |                                                             |
| Rudramai   |                                                            | 234, 236, 237, 238, 261                                     |
|            | -Durga 342, 343                                            |                                                             |
| Rukmaba    |                                                            |                                                             |
| Rukmiņi    |                                                            | Sanaka 82, 83, 86, 88, 89, 95,                              |
|            | 205, 211, 239, 376                                         |                                                             |
| Rupaman    | dana 48, 228, 229, 231.                                    |                                                             |
|            | 238, 255, 265 f.n., 322                                    |                                                             |
| Rűvári Ne  | andiyabba 170                                              |                                                             |
| Sabala     | 181                                                        | 4h 1. iu 3                                                  |
| Sādhanam   | ıālā-tantra 15                                             |                                                             |
| Saguna     | 327                                                        | 0- 1-                                                       |
| Saivagams  |                                                            | Ö.,                                                         |
| Saiva-sam  |                                                            | chara 46 300 305 321 328                                    |
| Sakapūņi   | 73                                                         | dankanāahānua 69                                            |
| Sakadvipa  | 301, <b>3</b> 02                                           | Sankara 42 335 350                                          |
| Sakambha   | ri 334                                                     | gantha 1 0 9 0 90 58 64 80                                  |
| Saktas     | 327, 341                                                   | 81. 83. 86. 87. 89. 94. 97. 97. 98.                         |
| Sakti, a w | reapon 2, 8, 52, 55, 56,                                   | 99, 100, 101, 102, 103, 104, 105,                           |
| 232, 23    | 34, 236, 237, 257, 287,<br>39, 320, 345, <b>8</b> 46, 347, |                                                             |
| 357. 35    | 9, 363, 365, 385, 387,                                     | 128, 130, 132, 134, 135, 136, 143, 144, 150, 151, I52, 153, |
| JJ., JJ    | 388, 392, 399                                              | 154, 155, 156, 158, 161, 164,                               |
|            | dess 278, 294, 828,                                        | 167, 170, 171, 176, 178, 179,                               |
| 329,       | 337, 348, 378, 380, 400                                    | 195, 201, 203, 209, 210, 211,                               |

| Page.                                                              | PAGE.                                                            |
|--------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|
| 223, 228, 229, 230, 231, 236,                                      | Śatapatha-Brāhmaņa 74, 75, 124,                                  |
| 239, 240, 241, 242, 243, 248,                                      | 128, 299                                                         |
| 250, 253, 254, 256, 258, 261, 262, 269, 271, 278, 286, 289,        | Sati 336                                                         |
| 292, 293, 295, 317, 339, 341,                                      | Satrughna 191, 192, 194, 195                                     |
| 342, 343, 344, 346, 357, 358,                                      | Sattva 293, 335                                                  |
| 359, 362, 374, 384, 385                                            | Sattva-guņātmikā 337                                             |
| Sankha-patra-kundala 24, 25, 386                                   | Saturn 318                                                       |
| Sankhya 248                                                        | Sātvata-samhitā 78                                               |
| Sannyasins 247                                                     | Sāttvic 329, 335                                                 |
| Santaladēvī 243                                                    | Satya 266                                                        |
| Santāna-Gōpāla 215                                                 | Satyabhāma 198, 203, 204, 205,                                   |
| Santana-mañjari 264                                                | 376                                                              |
| Sánti 233, 266                                                     | Sātyaki 212                                                      |
| Santi-hasta 358                                                    | Satyavati 182, 183, 184                                          |
| Santidevi 244                                                      | Satya-yuga 222                                                   |
| Śānti-parvan of Mahābhārata 275                                    | Saumyaműrti 307                                                  |
| Sanyasa 165                                                        | Saura-purāņa 147                                                 |
| Saphari fish 125                                                   | Śaurirājapperumāļ 205                                            |
| Sapta-matrikas 85f. n., 379, 381,                                  | Savana, 249 f.n.                                                 |
| 389                                                                | Savana,         249 f.n.           Sāvitrī         248, 309, 310 |
| Sapta-tāla 190                                                     | Śayana-mūrti 78                                                  |
| Sarabha 155                                                        | Scythic Brāhmanas, same as                                       |
| Sáradádēvi 63<br>Sārasa birds 277                                  | Maga B., 301                                                     |
|                                                                    | Shat-kona-chakra 291, 292                                        |
| Sarasvatī 2, 9, 11, 13, 30, 48, 233, 260, 272, 333, 334, 335, 336, | Shermadëvi 192, 205                                              |
| 337, 361, 377, 378                                                 | Shield of David 331 f.n.                                         |
| Śārnga 165                                                         | Siddhānta-sārāvaļi 390                                           |
| Sarpa60, 67, 388                                                   | Siddhartha-samhitā 87, 103                                       |
| Sarpa-kundalas 24, 25, 254                                         | Siddhi, 44, 48, 62,259,344, 361,                                 |
| Sarpāsana 323                                                      | 367                                                              |
| Sārvabhauma-chakravarītins 29                                      | Šilappadigāram 205, 270                                          |
| Sarvabhútadamani, 364, 398, 400                                    | Silparatna 133, 134, 150, 155,                                   |
| Sarvamangala 359                                                   | 167, 178, 276, 286, 307, 319, 321, 345, 374                      |
| Sastra 202                                                         | •                                                                |
| Sasya-pātra 376                                                    | Simhāsana, 18, 19, 20, 21 87, 88, 89, 102, 105, 106, 135, 136,   |
| Satabhishang-nakshatra 290                                         | 150, 152, 240, 318, 319, 321,                                    |
| Satākshi 334                                                       | 359, 362, 374                                                    |
|                                                                    | •                                                                |

|                                                                 | PAGE.                       |                           | PAGE.                 |
|-----------------------------------------------------------------|-----------------------------|---------------------------|-----------------------|
| Simhakarna, same as                                             | kataka-                     | Skanda                    | 302, 304              |
| hasta                                                           | 15, 8 <b>7</b> , 8 <b>9</b> | Skanda-purāna             | 40, 41, 378           |
| Sindhudvipa 3                                                   |                             | Skandha                   | 195                   |
| Siraschakra                                                     | <b>3</b> 1, 32, <b>2</b> 42 | Skanda-yāmaļa             | 357                   |
| Śirastraka                                                      | 27, 30                      | Smith, V. A.              | 22, 112, 241          |
| Šišupāla                                                        | 147                         | Sõbba                     | 319                   |
| Sitā 186, 187, 188, 1                                           | 89, 191, 19 <b>2</b> ,      | Solomon                   | 331 f.n.              |
| 1                                                               | 93, 194, 376                | Soma, 42, 76, 145,        |                       |
| Siva, 32, 35, 36, 37, 38                                        | 3, 39, 40, 41,              | DOMM, 12, 10, 110,        | 322                   |
| 42, 43, 44, 46, 47,                                             | 48, 60, 61,                 | Sõmanātha                 | 43, 44                |
| 66, <b>73</b> , <b>76</b> , <b>77</b> , 80, 86, 88, 89, 90, 91, | 81, 82, 83,                 | Someśvara                 | 42                    |
| 111, 114, 135, 13                                               |                             | Sraddhā                   |                       |
| 150, 155, 157, 160                                              | 6. 170. 180.                | Sraddhā<br>Sraoshavareza  | 305                   |
| 193, 252, 253, 254                                              | , 262, 270,                 | Srausha                   | 305                   |
| 287, 294, 304, 306                                              | 5, <b>313, 327,</b>         | Śri                       | 336, 373              |
| 336, 338, 339, 340                                              |                             |                           | 248                   |
| 353, 355, 369, 372<br>380, 381, 382, 386                        |                             | Śrībhāgavata<br>Śrīchakra | 330, 331, 332         |
|                                                                 | 96, 399, <b>4</b> 00        | ,                         | 153, 361, 378         |
| Śiva, as Tripurāntaka                                           |                             | Śridhara, 229, 2          | •                     |
| Siva, akshamālā in                                              |                             |                           | 240, 241, 247         |
| Diva, abquamata in                                              | 13                          | Śrī Krishna               |                       |
| Śiva, bhujanga-valay                                            |                             | Śringa                    | 257, 258              |
| ,,,,                                                            | 23                          | Śringa<br>Śri Rāma        | 186, 189              |
| Siva, damaru in the ha                                          | and of 9                    | Śrīrangam<br>Srishți      | 269                   |
| Śiva, mṛiga in the bar                                          | ad of 11                    | Srishți                   | 335, 398, 399         |
| Śiva, earliest known i                                          | mage of, 11                 | Śritatvanidhi 165,        | 210, 215, 286         |
| Siva, image of, in t                                            | he linga at                 | Śrīvaishņavas             | 269, 390              |
| Guḍimallar                                                      | n 22                        | Śrivatsa, a mark on       | the chest of          |
| Siva, use of kapala by                                          |                             | Vishņu or Buddh           |                       |
| Śiva, ushņīsha of                                               |                             |                           | 275, 367              |
| Siva, weapons assoc                                             | iated with                  | Srosha                    | 304, 305              |
|                                                                 | 27                          | Sruk 11, 12, 250,         |                       |
| Siva, agui as represe                                           |                             | Sruti or Vedic revel      |                       |
|                                                                 | ind of 7                    | Sruva 11, 12, 145,        | 250, 253, 357,<br>384 |
| Siva, prabhāvaļi of<br>Sivā                                     | 32<br>336, 366              | Sthalapurāņas             |                       |
| Sivā<br>Sivadūtī<br>Siva-purāņa                                 |                             | Stambhini                 | 200                   |
| Sivedusi                                                        | 365<br>36, 61               | Sthānakamūrti             |                       |
| vina-baraita                                                    | 90, 01                      | Osta na Parita Della Co   | 78                    |

| PAGE.                                                       | PAGE.                                    |
|-------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| Sthanu 335                                                  | Sûrya 76, 82, 83, 86, 88, 89, 90,        |
| Sthauna-Narasimha 149,151, 154,                             | 94, 95, 139, 165, 169, 170, 173,         |
| 155                                                         | 174, 299, 301, 303 f.n., 304.            |
| Sthiti 398, 399                                             | 305, 306, 307, 308, 309, 310,            |
| Subhadayaka 48, 49                                          | 313, 314, 315, 316, 317, 322,            |
| Subhadrā 273, 376,                                          | 323, 350, 351, 400                       |
| Subhagā 336                                                 | Sûrya-bimba 345                          |
| Subrahmanya, characteristic                                 | Surya-mandala 302, 308 f.n.              |
| weapons of, 2                                               | Súrya-Nārāyana 74                        |
| Subrahmanya, kukkuta in the hand                            | Súryanarköyil 300, 323                   |
| of, 11                                                      | Susaumya 48, 49                          |
| Subramanya 11, 38, 47, 61, 62,                              | Suta-samhitā 378                         |
| 101, 211, 270, 387, 392, 393                                | Sūtra 384                                |
| Suchi-hasta, description of, 15                             | Svadha 250                               |
| Sudarśana-chakra 87, 290, 291,                              | Svādhishthāna 329                        |
| 292                                                         | Svaha 250                                |
| Sūdras 42, 83, 238                                          | Svara 335                                |
| Sugriva 187                                                 | Svargalōka 166 f.n.                      |
| Sukra 121, 122, 123, 124, 162,                              | Svāyambhuva-manvantara, 354              |
| 166, 300, 305, 321, 323                                     | Svayam-pradhana 376                      |
| Sukrāchārya, same as Sukra 176                              | Śvēta 368                                |
| Súla 2, 7, 52, 64, 144, 253, 255,                           | Śvėta-kalpa 36                           |
| 288, 309, 310, 320, 322, 339,                               | Śvētānga 335                             |
| 342, 342, 343, 346, 357, 359, 261, 364, 365, 368, 369, 383, | Tadpatri 99                              |
| 386, 387, 389                                               | Takshaka 379                             |
| Sumantu 250                                                 | Taittirīya-Āranyaka 124, 128, 331        |
| Sumbha 333                                                  | Talayana 197                             |
| Sundari 336                                                 | Tamas, Tāmasa-guņa 90, 293, 335          |
| Supārsva 348                                                | Tāmasa-guṇatmikā 337                     |
| Suprabhédayama 19, 44, 306, 394,                            | Tanjore 66, 300                          |
| 340, 341, 382                                               | Tanka 1, 7, 357                          |
| Supratika 284, 287                                          | Tantras 132, 137, 330                    |
| Surabhi 370                                                 |                                          |
| Surpakarna 46,60                                            | Tantrasāra 77                            |
| Süryarûpa 398                                               | Tapas 125, 395                           |
| Sütra 385, 387                                              | Tarjani-hasta, 14, 15, 48, 343, 345, 357 |
| Suvarchasa 307, 313                                         | m C                                      |
| Suvarna 307, 313                                            |                                          |
| ouverte 307, 313                                            | 1 Inutas 330, 400                        |

|                          |             | PAGE.   | PAGE.                                 |
|--------------------------|-------------|---------|---------------------------------------|
| Tatvāksharas             | • • •       | 356     | Tritfyasavana 249 f. n.               |
| Tauvai                   |             | 395     | Trivandram 64, 66, 108, 114, 194      |
| Tējas                    | 234         | , 237   | Trivikramāvatāra 2, 100, 120,         |
| Tenkāśi 64               | 209         | , 279   | 163, 164, 166, 167, 168, 169,         |
| Theosophical Societies   | 331         | l f. n. | 229, 231, 233, 234, 237, 238          |
| Theosophist              |             | 221     | Tulā 85 f. n.                         |
| Tilaka 59, 367,          | 372         | , 393   | Tuļasīdēvī 371                        |
| Tinnevelly 79, 192,      |             |         | Tumburu 82, 83, 88, 89, 94, 95        |
| Tirthankaras             |             | , 221   | Tuṇḍa 145                             |
| Tirodhana                |             |         | Tushți 233                            |
| Tirukköţţiyür            |             |         | Tvashtā 355                           |
| Tirupati                 | 269         | , 270   | Tvashtri 309, 810                     |
| Tirupparangungam         |             | , 392   | Uchchhishta-Ganapati 53, 54, 55,      |
| Tiruvottiyür             |             | 98      | 64, 65                                |
| Tondar-adippodi          |             | 390     | Udarabandha 23, 97, 98, 311, 312, 315 |
| Toraņa                   |             | 317     | Udayaniya-Ishti 249 f.n.              |
| Tortoise avatāra, see al | 80          |         | Udgātri 145                           |
| Kūrmāvatāra              |             | 123     |                                       |
| Tōtalā                   |             | 361     |                                       |
| Travancore               | 12          | , 287   | bhārata 274                           |
| Trailōkya-mōhana         |             | 257     | Ugra 400                              |
| Tramśa                   | •••         | 291     | Ugrachandika 357                      |
| Trētāyuga                | •••         | 266     | Ugrasēna 198                          |
| Tribhanga 49, 66, 152,   | 189,        | 192,    | Uma 40, 44, 336, 360                  |
| -                        |             | 206     | Unmatta-Uchchhishta-                  |
| Trichinopoly             | •••         | 390     | Ganapati 58, 63                       |
| Tri-kōpa-chakra          | •••         | 291     | Upāna, layer of a pītha 20            |
| Trikūţa                  |             | 269     | Upasakas 259                          |
| Trilochana               |             | 335     | Upavita, a fashion of wearing         |
| Trilochana-Śivacharya    | • • •       | 398     | deer-skin, 22, 111, 138, 163, 220     |
| Triplicane               | •••         | 211     | Upēndra 230, 232                      |
| Tripurā                  | •••         | 361     | Uraga 291                             |
| Tripura-Bhairavi         |             | 366     | Ūrdhva-Ganapati 53,56                 |
| Triśūla 256, 287, 289,   |             |         | Usha 240, 307, 313, 314, 315          |
| 344, 345, 347, 365,      | 366,        | 367,    | Ushnisha 27, 28                       |
|                          | <b>880,</b> | 383     | Ushnisha-bhushana 28                  |
| Trisha                   | •••         | 335     | Utensils in the hands of              |
| Trishna                  | •••         | 335     | images 11-13                          |

| PAGE.                                               | PAGE.                                                               |
|-----------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| Utkuțikasana 17, 19, 82, 150, 253                   | Vāmanāvatāra 20, 123, 162, 163.                                     |
| Utpala 99, 136                                      | 164, 166, 171, 172, 229, 232,                                       |
| Uttama, a form of image, 80, 81,                    | 233, 234, 237, 238                                                  |
| 83, 86, 88, 89, 91, 94, 95, 96                      | Vāmana-purāņa 47, 350                                               |
| Uttama-daśa-tala, a                                 | Vana-Durgā 342, 343                                                 |
| measure, 81, 164                                    | Vanamālā 111, 236, 241, 305                                         |
| Uttara-kāmikāgama 27, 54, 338                       | Vana-parvan of Mahābhā-                                             |
| Uttara-kāṇḍa of Rāmāyaṇa 188                        | rata 124, 274                                                       |
| Vāchaspatya-kōśa, 87, 346, 384                      | Varada-hasta 14, 57, 58, 65, 80, 81,                                |
| Vachikā, same as Vasikā, 387                        | 87, 99, 101, 104, 114, 127, 128, 152, 165, 179, 202, 203, 211, 212, |
| Vāhana 290, 380, 383, 384, 385,                     | 219, 257, 258, 319, 320, 321,                                       |
| 386, 387, 388, 393, 394                             | 322, 338, 339, 342, 344, 355.                                       |
| Vahni, same as Agni 293                             | 358, 359, 360, 361, 366, 367,                                       |
| Vaijayanti, description of, 25, 26                  | 368, 370, 371, 372, 383, 384,                                       |
| Vaikhānasāgama 77, 78, 132, 152,                    | 385, 386, 387, 389                                                  |
| 164, 167, 170, 192, 201, 203,                       | Varadarāja 266, 267, 268                                            |
| 204, 211, 215, 223, 239, 241,<br>247, 248, 287      | Varadarājapperumāļ temple                                           |
| Vaikuntha 137, 200, 256, 257                        | 107, 269                                                            |
|                                                     | Varahavatara 20, 23, 128, 132, 133, 134, 135, 137, 138, 139,        |
| • •                                                 | 140, 141, 142, 143, 144, 256,                                       |
| Vaikunthapperumāļ temple of, 79<br>Vaisampāvana 250 | 257, 379, 380                                                       |
| ,                                                   | Varāha-purāņa 39, 168, 295, 348,                                    |
| Vaishņavāgamas 294                                  | 355, 381, 382                                                       |
| Vaishnavi 348, 354, 380, 381, 383                   | Varaha-Vishnu. colour of the                                        |
| 384<br>Vaiśya 238                                   | image of, 133, 135, 136, 238                                        |
| Vaisya 238<br>Vaivasvata-manu 125                   | Varahī 3, 380, 381, 383, 388                                        |
| Vaivasvata-manuantara 334, 354                      | Varața 238                                                          |
| Vajra 2, 8, 56, 111, 257, 258, 287                  | Varcha 302                                                          |
| 288, 292, 346, 357, 358, 361,                       | Varna 165, 182, 309, 310, 350,                                      |
| 362, 364, 370, 385                                  | 354                                                                 |
| Vāk 335                                             | Vāruņi-Chāmuṇḍā, Varuṇī. 364                                        |
| Vālakhilyas 284                                     | Vasanta 277, 279                                                    |
| Valaya 59                                           | Vasava 77                                                           |
| Valkalā 219                                         | Vashatkāra 130                                                      |
| Valmíki 187, 188, 255                               | Vasini deities 331                                                  |
| Vāmā 362, 398, 399                                  | Vāsishta 125, 129                                                   |
| Vāmadēva 399                                        | Vāsudēva 77, 108, 130, 195, 196, 200, 230, 232, 233, 235, 226,      |
| Vāmāchāra 101                                       |                                                                     |
| 101                                                 | . 2011 2001 2001 2111 2121 000                                      |

|                        | PAGE.                                        | PAGE.                                                                                   |
|------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| Väsuki 308. f.         | n. 369, <b>37</b> 9                          | Vijayā 37, 102, 147, 361, 368                                                           |
| Vața                   | 215, 389                                     | Vijayanagara 179                                                                        |
| Vațapatrasayi          | p 215, 264                                   |                                                                                         |
| Vatsasura              | 205                                          | Vina 9, 54, 138, 139, 153, 175,                                                         |
| Vāyu 7                 | 6, 77, 165, 290, 350                         | 241, 335, 353, 367, 368, 372,                                                           |
| Vāyu-purāņa            | 144, 147                                     | 377, 378<br>Vinatā 283, 284                                                             |
| Vayu-tattva            | 399                                          | Vināyaka 41, 44, 47, 50, 306, 389                                                       |
| Vāyvākāra              | 398                                          | Vindhya 333, 351, 354                                                                   |
| Védagarbhá             | 335                                          | Vindhyavāsi-Durga 342, 344                                                              |
| Vēdanga                | 145                                          | Viprachitta 333                                                                         |
| Vēdānta-Dēśil          | i i                                          | Viprachitti 345                                                                         |
|                        | 45, 74, 75, 125, 126,                        | Vira, a variety of the image of                                                         |
| 129, 131, 1            | 44, 148, 217, 218, 249 f.n., 255, 261,       | Vishņu, 79                                                                              |
| 222, 230, 2            | 299, 301                                     | Virabhadra 9, 379, 388, 389                                                             |
| Vēdavyāsa              | 123                                          | Vīrarājēndradēva 98<br>Vīrāsana 18, 90, 367                                             |
| Vědi                   | 145                                          | Vīrāsana 18, 90, 367<br>Vīrāsanamūrti 89, 108, 109                                      |
| Védikasana             | 90                                           | Virasanamurti 94, 95                                                                    |
| Vēngadam               | 270                                          | Virasthānakamūrti 83                                                                    |
|                        | 269, 270, 371                                |                                                                                         |
| Vēņu                   | 9                                            | Virāţarūpa          174           Viriñeha          336           Vizābana          161 |
| Vēņu-Gōpala            | 207, 208, 209, 210                           | Virochana 161                                                                           |
| Venus                  | 318                                          | Virya 234, 237                                                                          |
| Vētala                 | 52                                           | Viśālākshī 323                                                                          |
| Vētrāsura              | 355, 356                                     | Vishņu 2, 3, 4, 9, 15, 25, 32, 38,                                                      |
| Vētravati              | 355                                          | 47, 48, 73, 74, 75, 76, 77, 78,                                                         |
| Vibbakta               | 362                                          | 161, 162, 163, 252, 253, 254,                                                           |
| Vibhavasu              | 284, 287                                     | 273, 283, 284, 287, 289, 290, 291, 294, 309, 310, 320, 327,                             |
| Vidhi                  | 294, 336                                     | 336, 337, 338, 341, 348, 350,                                                           |
| Vidyā                  | 293, 335, 366, 382                           | 352, 355, 367, 372, <b>373</b> , 3 <b>74</b> ,                                          |
|                        | 82, 83, 88, 241                              | 375, 378, 379, 380, 382, 383,                                                           |
| Vighnarāja             | 41, 48, 49                                   | 384, 385, 390, 396, 397                                                                 |
| Vighn <b>ēša,</b> Vīra |                                              | Vishņu-bhaktas 398                                                                      |
|                        | 5, 3 <b>6</b> , 38, 39, 41, 44, <sup>1</sup> | Vishņudharmõttara 134, 135, 153, 167, 186, 191, 204, 219, 228.                          |
|                        | 7, 48, 49, 50, 51, 57                        | 241, 250, 251, 255, 260, 275,                                                           |
|                        | hakti 52                                     | 278, 289, 290, 320, 321, 346,                                                           |
|                        | atishthā-Vidhi 56                            | 373, 376, 377, 383, <b>3</b> 85, 386,                                                   |
| Vighnésvari            | 55                                           | 387, 388, 395                                                                           |

| Page.                                                    | PAGE                                       |
|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| Vishnu-purāņa 26, 124, 129, 131,                         | Yajñêśa 248, 249, 250                      |
| 149, 182, 185, 195, 217, 222,                            | Yajñōpavita, found only in later           |
| 298                                                      | images, 22, 23, 50, 86, 97, 98,            |
| Vishnurahasya 26                                         | 103, 106, 109, 143, 186, 248,              |
| Vishpurata 124                                           | 306, 319, 376, 377, 385                    |
| Vishņu-sahasra-nāma 227                                  | Yajurvēda 73, 249 f.n.                     |
| Vishpuvarddhana 66, 243                                  | Yajus 123, 184, 217                        |
| Vishņuyasas 222                                          | Yaksha 82, 83, 88, 362                     |
| Vishyaksėna 91                                           | Yama 198, 302, 303, 306, 309, 350, 380     |
| Vismaya-hasta 14, 16, 67, 144                            | ** .                                       |
| Viśuddhi 329                                             | Yami 381<br>Yamuna 197, 212, 272           |
| Viśvakarman 275, 350                                     | '                                          |
| Viśvakarma-śāstra 259, 302, 309.                         |                                            |
| 322, 375                                                 | Yantras 330, 331, 332, 356<br>Yaska 45, 76 |
| Viśvamitra 184                                           | Yaśōdā 196, 197, 216                       |
| Visvanāthasvāmin, temple of 64,                          | Yati 238,                                  |
| 209, 279                                                 | Yōga 17, 80, 103, 292, 367                 |
| Visvarūpa 258                                            | Yoga-mudras 17, 86, 87, 103, 220,          |
| Visvesvara 323                                           | 221, 254, 257, 258, 323                    |
| Vithala, same as Vithoba 271,                            | Yōganidrā 362                              |
| 272, 273                                                 | Yōga-Narasimha 155, 291                    |
| Vivasvān 309, 310                                        | Yoga-patta 150, 253, 259, 367              |
| Vrika 289                                                | Yogasana 19, 20, 85, 86, 88, 102,          |
| Vrisha 266                                               | 103, 221, 254                              |
| Vyājini 82, 89, 107                                      | Yóga-sástras 328, 329                      |
| Vyakhyana-mudra, same as chin-<br>mudra 14, 17, 211, 377 | Yogasayanamurti 90,91, 110,                |
| Vyása 45, 250                                            | 114, 269                                   |
| Vyavasáya 266                                            | Yōgasthānamūrti 81, 82, 96                 |
| Yadava 195, 198, 200                                     | Yōgēśvara 86, 102                          |
| Yajamāna 400                                             | Yōgēśvarī 364, 365, 380, 381               |
| Yajīn 249 f. n.                                          | Yōgin 87, 115, 236, 252                    |
|                                                          | Yōjanas 126                                |
| Yajñamúrti 248, 250 f. n.<br>Yajña-Narayana 75           | Yúpastambha 144                            |
|                                                          | Zarathustra 301                            |
| Yajńa-purusha 162                                        | Zend Avesta 301                            |
| Yajnavaraha 132, 135                                     |                                            |

#### INDEX TO APPENDIX B.

|                       | PAGE.   | 1                      | PAGE.  |
|-----------------------|---------|------------------------|--------|
| Abanindranath Tagore  | 8       | Atyashți               | 4      |
| Abjajānana            | 3       | Āvŗiti                 | 5      |
| Adhama-daśa-tala      | 6       | Āyāma                  | 5      |
| Adhama-mānāngula      | 1       | Āvata                  | 5      |
| Āditvas               | 6       | Āyurēkha               | 17     |
| Āgamas                | 6       | Bahala                 | 5      |
| Agni                  | 3       | Bahu-paryanta-sútra    | 29, 30 |
| Akriti                | 4       | Bhrigu                 | 6      |
| Akshi                 | 3       | Bhrû-sûtra             | 8, 23  |
| Akshi-sütra           | 9, 18   | Bhuja                  | 31     |
| Ambhonidhi            | 3       | Bhūmidovi              | 6      |
| Amśumadbhēdāgama      | 9 to 28 | Bhúta                  | 3      |
| Anga                  | 3       | Bhútas                 | 7      |
| Anga-parsva-madhya-sü | tra     | Brahma                 | 6      |
|                       | 30, 31  | Brahmana               | 3      |
| Angula                | 2       | Brahma-rēkba           | 17     |
| Antara                | 5       | Brihati                | 3      |
| Antarbhujávadhi-sútra | 32      | Chakra                 | 17, 28 |
| Anushtup              | 3       | Chandeśa               | 7      |
| Apsarasas             | 7       | Chandra                | 6      |
| Arka                  | 4       | Charanas               | 7      |
| Āryā                  | 7       | Chatustāla             | 7      |
| Ashţa-murtis of Siva  | 7       | Chūchuka               | 27     |
| Ashța-tala            | 7, 8    | Daityésa               | 7      |
| Ashți                 | 4       | Daṇḍa                  | 2      |
| Astra-mūrtis          | 7       | Dēbāngula, samo as the | Déha-  |
| Asuras                | 7       | labdha-angula          | 5      |
| Aśvini                | 3, 6    | Dhanurgrāha            | 226    |
| Atidhriti             | 4       | Dhanurmushți           | 2      |
| Atijagati             | 4       | Dhatus                 | 3      |
| Atikriti              | 4       | Dhṛiti                 | 4      |
| Atiśakvari            | 4       | Dik                    | 3      |

|                       | P       | AGE.  |                        | PA      | GE.    |
|-----------------------|---------|-------|------------------------|---------|--------|
| Dirgha                |         | 5     | Karņa-bandha           |         | 23     |
| Drigantari-sūtra      |         | 31    | Kāraņāgama             | 7,9 t   | 28     |
| Durgā                 |         | 7     | Karņa-kēša             | •••     | 18     |
| Dvipa                 |         | 3     | Karna-paryanta-sûtra   | •••     | 29     |
| Dvitala               |         | 7     | Karna-vésa             |         | 23     |
| Ēka-tāla              |         | 7     | Kēśāntat-bhruvor-madh  | yam     | 18     |
| Ganas                 |         | 3     | Kinnaras               | •       | 7      |
| Gandharvas            | •••     | 7 '   | Kirita                 |         | 29     |
| Garuda                |         | 6     | Kishku                 | • • •   | 2      |
| Gāyatri               |         | 3     | Krikāți                | •••     | 25     |
| Ghana                 |         | 5     | Kritani                |         | 25     |
| Gōji                  | •••     | 20    | Kriti                  | •••     | 4      |
| Gōkarna               |         | 6     | Krittikā               |         | 3      |
| Gōlaka                | •••     | 3     | Kriyā                  | • • •   | 4      |
| Grahas                | •••     | 3, 7  | Kshetrapālakas         | •••     | 7      |
| Guha, same as Subrahm | anya    | 7     | Kubéra                 | •••     | 7      |
| Guna                  | •••     | 3     | Kubjas                 |         | 7      |
| Guru                  |         | 7     | Kumārānana             | •••     | 3      |
| Hanu-chakra           |         | 22    | Kuśa ·                 | •••     | 17     |
| Hikká-sűtra 9, 10,    | 11, 2   | 7, 30 | Kūshmāṇḍas             | • • •   | 7      |
| Indu                  |         | 3 :   | Lambamāna              | •••     | 4, 5   |
| Indu-kalā             |         | 4     | Lambana                | •••     | 5      |
| Indra                 |         | 6     | Lamba-phalakā          | 29      | 9, 31  |
| Indriya               |         | 3     | Liksha                 | •••     | 1      |
| Ishu                  | •••     | 3     | Lõkapālakas            | •••     | 3, 6   |
| Jagati                |         | 4     | Lökas                  | •••     | 3      |
| Jāti                  |         | 3     | Madhya                 | • • • • | 3, 11  |
| .Jy <b>ēs</b> hṭhā    |         | 6     | Madhyama-daśa-tāla     | • • •   | 6      |
| Jyōtirmaṇḍala         |         | 19    | Madhyama-mānāngula     | •••     | 1      |
| Kabandha              |         | 7     | Madhya-sūtra 25, 26,   |         |        |
| Kaksha-paryanta-sütra | 9       | 20,31 | Māna                   | 4       | , 5, 9 |
| Kāla                  | • • • • | 3     | Mandalat agra-késanta  | m       | 17     |
| Kala                  |         | 3     | Mandalat-karna-kesant  |         | 18     |
| <b>Kāmikāgam</b> a    |         | 9,10  | Mandalat-prishtha-kesa |         | 18     |
| Kaninika              | •••     | 19    | Manu                   |         | 4      |
| Kauśika               | •••     | 3 .   | Mårga                  | •••     | 5      |
| Karņa, (or Karaņa),   | •••     | 3 .   | Markandeya             |         | 6      |

| PAGE.                     |              |                               | P     | AGE.  |
|---------------------------|--------------|-------------------------------|-------|-------|
| Marud-gapas               | 7            | Patala                        | •••   | 3     |
| Vatrangula                | 2            | Piñchhali, same as tragu      | š     | 24    |
| Miti                      | 5            | Pippali                       |       | 24    |
| Mõksha                    | 3            | Pítha                         |       | 30    |
| Mukha                     | 4            | Pradesa                       |       | 5, 6  |
| Munis                     | 3            | Prajapatya                    |       | 2     |
| Mūrti                     | 3            | Prakriti                      | •••   | 4     |
| Nābhi-sūtra               | 25           | Pramaņa                       | •••   | 4, 5  |
| Nadi                      | 3            | Pratishțhā                    | • • • | 3     |
| Någas                     | 3            | Praturbhava                   | • • • | 3     |
| Naha                      | 5            | Pravésa                       | •••   | 5     |
| Nakshatras                | 4            | Prētas                        |       | 7     |
| Nala                      | 23, 24       | Prithvi                       | •••   | 3     |
| Nandas                    | 3            | Rakshasa                      | • • • | 7     |
| Nasa-puța, same as        | Nasika-puta, | Rama                          | • • • | 3     |
|                           | 19, 20       | Randbras                      | •••   | 3     |
| Nasa-puța-sutra,          | 8, 20, 29    | Rasa                          |       | 3     |
| Do same as pu             | ța-paryanta- | Raśi                          | • • • | 4     |
|                           | satra 31     | Ratharenu                     | •••   | 1     |
| Nata                      | 5            | Ŗiņa.                         | • • • | 3     |
| Nava-tala                 | 7            | Rishis                        | •••   | 7     |
| Netra-paryanta sútra      |              | Ritu                          |       | 3     |
| Netra-sutra, same as      | akshi-sūtra  | Rohini                        |       | 3     |
|                           | 23, 24<br>5  | Romagra                       |       | 1     |
| Nirgama                   |              | Rudras                        |       | 3, 6  |
| Nirgati                   |              | Rudraksha                     |       | 3     |
| Nishkrama                 |              | Śakvari                       |       | 4     |
| Nishkriti                 | *            | Samaya                        |       | 3     |
| Nivra                     | 10           | Samskriti                     |       | 4     |
| Padma<br>Paksha           |              | Sankha                        |       | 7, 28 |
| Paksua<br>Pali            | 01           | Sapta-tala                    |       | 7, 8  |
|                           |              | Sardha-sapta-tala             | •••   | 6     |
| Pañcha-tála<br>Pańkti     | 0            | Sa-tryangula-nava-tala        |       | 7     |
| Panamanu                  | 1            | Sēsha                         |       | 7     |
| Paramanu<br>Parimana      | 4, 5, 17     | Shat-tala                     |       | 7     |
| Parinaha<br>Parinaha      | 5            | Siddhas                       | •••   | 7     |
| Parinana<br>Parshni-hasta | 16           |                               |       | 29    |
| Lelenii desce             | 10           | . ) 1 tab bereit part ha du . |       |       |

|                        | PAGE.    |                      | PAGE.   |
|------------------------|----------|----------------------|---------|
| Śilparatna             | 9 to 28  | Utsēdha              | 5       |
| Sirah-prishthavasana-s | ütra 31  | Uttama-daśa-tala     | 1,6     |
| Siromadhya-mandala     | 17       | Uttama-manangula     | 1       |
| Śiva                   | 6        | Uttama-nava-tala     | 7       |
| Smriti                 | 4        | Vaikhānasāgama       | 9 to 28 |
| Śridevi                | 6        | Vaktra-bahya-sütra   | 30, 31  |
| Śrōni                  | 26, 30   | Vāmanas              | 7       |
| Śronidėśa              | 11, 26   | Vardhana             | 21      |
| Stana-Sütra            | 26       | Varga                | 3       |
| Sthānāka-mūrti         | 29       | Varņa                | 3       |
| Striti                 | 5        | Vasus                | 3, 6    |
| Śūla                   | 3, 17    | Vēdas                | 3       |
| Supratishtha           | 3        | Vētalas              | 7       |
| Sūrya                  | 6        | Vidyārēkha           | 17      |
| Sūtra                  | 3, 5     | <sup>1</sup> Vidyēśa | 7       |
| Tala                   | 4, 5, 6  | Vighněšvara          | 7       |
| Tara                   | 5        | Vihaga               | 3       |
| Tithi                  | 4        | Vikriti              | 4       |
| Trishtup               | 3        | Viśala               | 5       |
| Tritala                | 7        | Vishkambha           | 5       |
| Tunga                  | 5        | Vishaya              | 3       |
| Turiya                 | 3        | Vishnu               | 6       |
| Turya                  | 3        | 771/ 1.1             | 3       |
| Uchcha                 | 5        |                      | 5       |
| Udaya                  | 5        |                      | 5       |
| Udgama                 | 0        | Vistara              | 5       |
| Ukta                   | 0        | Vitasti              | 4, 5, 6 |
| Umã<br>Umã             | 4, 5     | Vivara               | 5       |
| Unmāna<br>Unmita       |          | Vriti                | 5       |
|                        | 4        | Vyāsa.               | 5       |
| Unnata                 |          | Yakshas              | 7       |
| Upamāna<br>Urasta      | 55,<br>3 | Yakshésa             | 7       |
| Uraga<br>Uragēša       |          | Yama                 | 4       |
| Usbnik                 | 7        | Yava                 | i 1     |
| Ushnisha<br>Ushnisha   | 9, 18    | Yuga                 | 3       |
| Utchchhrāya            | 5, 10    | Yugma                | 3       |
| Utkriti                | 4        | Yüka<br>Yüka         | 1       |
| OCKFIDI                | 4        | Tunn                 | •••     |

#### CONTENTS OF THE SECOND VOLUME.

#### I .-- LINGA:

Sarva-sama-linga, Āḍhya-linga, Anāḍhya-linga, Surōḍh-ya-linga, Bāna-linga: sahasra-linga, mukha-linga, etc.

#### II.—ŚIVA:

Sukhāsanamūrti, Kovalamūrti, Umāsahitamūrti, Ālinganaműrti, Chandrasokharaműrti, Somaskandaműrti, Chandesanugrahamurti, Nandisanugrahamurti, Vishnvānugrahamūrti, Nrittamūrti (eight varieties). Gangadharamurti, Tripurantakamurti (eight varieties), Gajahāmūrti, Kankālamūrti and Bhikshātanamūrti, Dakshinamurti (Vyakhyana-D, Vinadhara-D, Jñana-D. Yoga-D), Kalahamurti, Lingodbhayamurti, Vrishavanaműrti. Kalvanasundarésvaramúrti. Kamantakamurti, Ardhanarisvaramurti, Haryardhamurti, Mahēsamūrti, Sarabhēsamūrti. Páśupataműrti. Raudra Pāśupatamūrti. Sadāśivamūrti, Kālāgnirudra, Rudra, Umāmahēśvara, Bhairava, Iśāna and others, Vidvēšvaras (eight in number), the eight mūrtis of Siva, Virūpāksha, Rēvata, Hara, Bahurūpa, Tryambaka, Surēśvara, Javanta and Aparājita.

#### III.—SUBRAHMANYA:

#### IV .- THE DIK-PALAS:

#### V.—MISCELLANEOUS;

Chaṇḍēśvara; Āvaraṇadēvatās belonging to the templo of Śiva: Āyudhas; Bhaktas; Dvārapālas; Nandi, Nāgadēvas; Sādhyas; Marud-gaṇa: Apsarasas; Asuras; Piśāchas; Vētāļas; Aśvinidēvatās; Ārya; Kshētrapāla; the eight Vasus; the seven Rishis; Kauśika; Bhṛigu; the Pitris: etc.

### The Asiatic Society Library

| Accession No  |           |                |
|---------------|-----------|----------------|
| Date of Issue | Issued to | Date of Return |
|               |           | •              |
|               |           |                |
|               |           |                |
|               |           |                |
|               |           |                |
| •             |           |                |
|               |           |                |
| •             |           |                |